
 UE 13 154

Universal Edition

Alexander Zemlinsky

Eine  orentinische
Tragödie
Oper in einem Prolog und zwei Aufzügen 
nach Oscar Wilde op. 16 (1916)

U
E 

13
 1

54
ZE

M
LI

N
SK

Y
  

•  
 E

IN
E 

FL
O

R
EN

TI
N

IS
C

H
E 

TR
A

G
Ö

D
IE

Der französische Komponist Olivier Messiaen schöpfte für seine Musik 
Anregungen aus dem Studium der Zahlenmystik, indischer Rhythmen, der 
Gregorianik, des Vogelgesangs, der Klangwelt javanischer Gamelan-Or-
chester oder der Musik Claude Debussys und Igor Strawinskys.

Über all diese verschiedenartigen Inspirationen hinaus ist seine Musik 
von spiritueller Energie und einem tiefen, katholischen Glauben geprägt. 
Er war außerdem Synästhetiker, der Klänge mit Farben assoziierte.

Messiaen zeichnete auf Weltreisen Vogelrufe auf - er war in der Lage, 
ungefähr 700 Vogelrufe zu unterscheiden - und verwendete diese unter 
anderem in den Klavierwerken Catalogue d‘Oiseaux 1956-1958.

Soloinstrumente: Klavier
Besetzung: kleine Flöte; Flöte; Oboe; kleine Klarinette in Es; 
1. Klarinette in B; 2. Klarinette in B; Bassklarinette in B; Fagott; 
1. Horn in F; 2. Horn in F; Trompete in C;  Schlagzeug: Xylophon, 
Glockenspiel, Gongs, Tempelblock, Woodblock, 

Dauer (min): 16 Min.

www.universaledition.com
wien | london | new york

ISMN 979-0-008-09042-4 ISBN 978-3-7024-7711-0UPC

8 03452 07422 9 9 783702 4771109 790008 090424

 UE 13 154

Universal Edition

Alexander Zemlinsky

Eine  orentinische
Tragödie
Oper in einem Prolog und zwei Aufzügen 
nach Oscar Wilde op. 16 (1916)

U
E 

13
 1

54
ZE

M
LI

N
SK

Y
  

•  
 E

IN
E 

FL
O

R
EN

TI
N

IS
C

H
E 

TR
A

G
Ö

D
IE

Der französische Komponist Olivier Messiaen schöpfte für seine Musik 
Anregungen aus dem Studium der Zahlenmystik, indischer Rhythmen, der 
Gregorianik, des Vogelgesangs, der Klangwelt javanischer Gamelan-Or-
chester oder der Musik Claude Debussys und Igor Strawinskys.

Über all diese verschiedenartigen Inspirationen hinaus ist seine Musik 
von spiritueller Energie und einem tiefen, katholischen Glauben geprägt. 
Er war außerdem Synästhetiker, der Klänge mit Farben assoziierte.

Messiaen zeichnete auf Weltreisen Vogelrufe auf - er war in der Lage, 
ungefähr 700 Vogelrufe zu unterscheiden - und verwendete diese unter 
anderem in den Klavierwerken Catalogue d‘Oiseaux 1956-1958.

Soloinstrumente: Klavier
Besetzung: kleine Flöte; Flöte; Oboe; kleine Klarinette in Es; 
1. Klarinette in B; 2. Klarinette in B; Bassklarinette in B; Fagott; 
1. Horn in F; 2. Horn in F; Trompete in C;  Schlagzeug: Xylophon, 
Glockenspiel, Gongs, Tempelblock, Woodblock, 

Dauer (min): 16 Min.

www.universaledition.com
wien | london | new york

ISMN 979-0-008-09042-4 ISBN 978-3-7024-7711-0UPC

8 03452 07422 9 9 783702 4771109 790008 090424

 UE 13 154

Universal Edition

Alexander Zemlinsky

Eine  orentinische
Tragödie
Oper in einem Prolog und zwei Aufzügen 
nach Oscar Wilde op. 16 (1916)

U
E 

13
 1

54
ZE

M
LI

N
SK

Y
  

•  
 E

IN
E 

FL
O

R
EN

TI
N

IS
C

H
E 

TR
A

G
Ö

D
IE

Der französische Komponist Olivier Messiaen schöpfte für seine Musik 
Anregungen aus dem Studium der Zahlenmystik, indischer Rhythmen, der 
Gregorianik, des Vogelgesangs, der Klangwelt javanischer Gamelan-Or-
chester oder der Musik Claude Debussys und Igor Strawinskys.

Über all diese verschiedenartigen Inspirationen hinaus ist seine Musik 
von spiritueller Energie und einem tiefen, katholischen Glauben geprägt. 
Er war außerdem Synästhetiker, der Klänge mit Farben assoziierte.

Messiaen zeichnete auf Weltreisen Vogelrufe auf - er war in der Lage, 
ungefähr 700 Vogelrufe zu unterscheiden - und verwendete diese unter 
anderem in den Klavierwerken Catalogue d‘Oiseaux 1956-1958.

Soloinstrumente: Klavier
Besetzung: kleine Flöte; Flöte; Oboe; kleine Klarinette in Es; 
1. Klarinette in B; 2. Klarinette in B; Bassklarinette in B; Fagott; 
1. Horn in F; 2. Horn in F; Trompete in C;  Schlagzeug: Xylophon, 
Glockenspiel, Gongs, Tempelblock, Woodblock, 

Dauer (min): 16 Min.

www.universaledition.com
wien | london | new york

ISMN 979-0-008-09042-4 ISBN 978-3-7024-7711-0UPC

8 03452 07422 9 9 783702 4771109 790008 090424 ST U D I E N  Z U R  W E RT U NG S F O R S C H U NG

MUSIK UND LEBENSPHILOSOPHIE64

U
E 

26
86

4
M

U
SI

K
 U

N
D

 L
EB

EN
SP

H
IL

O
SO

PH
IE

HERAUSGEGEBEN
VON
MANOS PERRAKIS

Olivier Hanse
Markus Kleinert
Beate Kutschke
Christoph Landerer
Maria João Neves
Manos Perrakis
Frithjof Rodi
Markos Tsetsos



  

 
 
 
 

MUSIK UND LEBENSPHILOSOPHIE 
 
 



  

STUDIEN ZUR WERTUNGSFORSCHUNG 
 

begründet von Harald Kaufmann 
weitergeführt von Otto Kolleritsch 

herausgegeben von Andreas Dorschel 
 
 

Beirat / Consulting Board 
 

Georgina Born (Oxford) 
Alfred Brendel (London) 
Peter Franklin (Oxford) 

Lydia Goehr (New York) 
Birgit Lodes (Wien) 

Avishai Margalit (Jerusalem) 
Isabel Mundry (Zürich) 

Sir Roger Scruton (1944–2020) 
Hans Ulrich Treichel (Leipzig) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Institut für Musikästhetik 
Universität für Musik und darstellende Kunst Graz 

 
Ein Verzeichnis der gesamten Reihe befindet sich  

am Ende des Bandes. 



  

Studien zur Wertungsforschung 
 

Band 64 
 
 
 
 
 
 
 

MUSIK UND LEBENSPHILOSOPHIE 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

herausgegeben von Manos Perrakis 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Universal Edition 
Wien · London · New York 2020 

 
 



  

 
 
 

Dieser Band ist Teil des FWF-Projekts: M 2072-G26 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Wir danken für die Druckförderung: 
 
 

 
 
 
 

 
© Copyright Institut für Musikästhetik 2020 

Universal-Edition 26 864 
ISMN 979-0-008-09042-4  

UPC 8-03452-07422-9 
ISBN 978-3-7024-7711-0 

 
 
 
 

Satz: Maria Klinger 
Druck: Theiss GmbH, St. Stefan i. L. 

 

 
Titelbild: 

© Manos Perrakis, Ein Traum Friedrich Schlegels (2019) 
 



INHALT 
 
 
MANOS PERRAKIS: Vorwort: Die Musik und ihre Bedeutung für  
die Lebensphilosophie 7 
 
FRITHJOF RODI: Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens.  
Die Musik in den Spätschriften von Wilhelm Dilthey 11 
 
MARKUS KLEINERT: Seliger Knabe und Gewissensrat.  
Nietzsches zwiespältiges Verhältnis zu Wagner und dessen 
lebensphilosophische Rekapitulation durch Theodor Lessing 27 
 
CHRISTOPH LANDERER: (Un)formalistische Wahlverwandtschaften:  
Hanslick und Simmel 45 
 
OLIVIER HANSE: Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug  
zur Musik 63 
 
MARKOS TSETSOS: Irrationalität und Sinnenfeindschaft.  
Zur „faustischen“ Musikphilosophie Oswald Spenglers 81 
 
MARIA JOÃO NEVES: The Imprint of Ortega y Gasset’s  
Musical Thought 105 
 
BEATE KUTSCHKE: Lebensphilosophie und Kulturkritik in  
Adornos Musikphilosophie 137 
 
MANOS PERRAKIS: Zugabe: Lebensphilosophische Musikästhetik  
in Anwendung 159 
 
Autorinnen und Autoren 163 





7 

 
 
 
 

MANOS PERRAKIS 
 

Vorwort: Die Musik und ihre Bedeutung für die 
Lebensphilosophie 

 
 

Warum ist für die Lebensphilosophie die Musik so wichtig? Die Antwort 
mag einfach klingen und ist doch ziemlich komplex: Weil die Musik das 
Leben exemplifiziert und sie das Paradigma des Lebens schlechthin ist. 
Dabei ist die reine Instrumentalmusik, die absolute Musik, an erster Stelle 
gemeint. 

Instrumentalmusik und Leben. Beide scheinen sich einer bildlichen und 
begrifflichen Bestimmung zu entziehen. Beiden liegt ein tiefer Ikonoklas-
mus zugrunde, was sich auch in der Metaphorik über die Musik zeigt, eine 
Metaphorik des Flüssigen und des Amorphen, des Meeres und der Nacht. 
Die Wesensbestimmungen von Musik und Leben sind stark negativ, so dass 
von einem negativen Isomorphismus die Rede sein könnte. 

Wenn ein Isomorphismus zu konstatieren ist, gilt es zu fragen, was unter 
Leben zu verstehen ist. Leben umfasst alles, was wir wahrnehmen und er-
leben, alles was wir als Lebendigkeit spüren. Und Leben ist immer Erleben. 
Wie lässt es sich hier abstrahieren? Vielleicht von der Art und Weise wie 
wir einen quasi unmittelbaren Zugang zum Leben haben. Das ist der Be-
reich des Affektiven unter der Prämisse, dass Gefühle kompakte Synthesen 
verschiedener mentaler Vermögen sind. So ist das Leben immer ein 
Lebensgefühl, eine Lebensstimmung, eine Lebensemotion. Und das bezieht 
sich auf die Totalität, auf die das Wort Leben hindeutet.  

Wenn das Leben als Lebensgefühl erfasst wird, dann wird die Relevanz 
der Musik evident. Denn die Musik hat immer als Sprache von Affekten, 
Gefühlen oder Emotionen gegolten und gilt immer noch als solche. Der 
Bereich des Affektiven ist der gemeinsame Nenner von Musik und Leben. 
Es wurde betont, dass Musik hier primär Instrumentalmusik bedeutet, und 
jetzt könnte man etwas spezifizieren, indem man eine weitere Abstraktion 
vornimmt. 



Manos Perrakis  
 

8 

Wenn das Leben als ein Totalgefühl zu fassen ist, das alle Gefühle sub-
sumiert, dann beinhaltet dieses Totalgefühl eine unbeschreibliche Fülle. 
Fülle – trotz ihrer starken, fast leitmotivischer Präsenz – bildet eine immer 
noch wenig beachtete Kategorie der Lebensphilosophie. Fülle kann auf 
zweierlei Weise verstanden werden, quantitativ und qualitativ, extensiv und 
intensiv, als eine große Zahl oder als eine volle Intensität, in Analogie mit 
dem mathematischen und dem Erhabenen der Natur. Diese Fülle bildet den 
Inhalt eines Totalgefühls. In Hinblick auf die Musik bezieht sie sich auf die 
Menge und Variabilität von Gefühlen, die Instrumentalmusik evoziert, oder 
auf deren Intensität.  

Fahren wir nun mit einer weiteren Abstraktion fort. Wenn man den Inhalt 
dieser Fülle vorübergehend suspendiert, was bleibt dann übrig? Bloß die 
Form, eine Spur des Dynamischen. Anders gesagt: das Leben als eine dyna-
mische Bewegung. Und was ist das Elementare der instrumentalen Musik? 
Das Dynamische.  

Das Affektive in seiner Fülle und das Dynamische der Bewegung sind 
die zwei Komponenten, die den Isomorphismus von Leben und Instru-
mentalmusik konstituieren und zum Topos der Musik als Paradigma des 
Lebens führen.  

Der Isomorphismus geht aber über den Bereich des Affektiven und des 
Dynamischen hinaus. Es gibt auch einen Isomorphismus des Formalen, eine 
weitere Ebene der Fülle, wo die Unerschöpflichkeit des Lebens und 
Erlebens, die Inkommensurabilität von Lebenskonstellationen in Analogie 
mit der Unerschöpflichkeit der musikalischen Form zu betrachten ist: Keine 
andere Kunst verbraucht so viele Formen oder hat eine so instabile, flexible, 
sogar strapazierbare Ontologie wie sie. Die werdende, nicht abzuschlie-
ßende Ontologie des musikalischen Werks findet sich daher in perfektem 
Einklang mit dem lebensphilosophischen Primat des fließenden Werdens 
vor einem starren Sein.  

Was bedeutet es aber für uns, wenn die Musik das Paradigma des Lebens 
ist? Könnte diese Auffassung auch eine Intervention bedeuten? Was sind 
die praktischen Konsequenzen?  

Kommen wir nun deswegen zur Musik als Affirmation des Lebens. Für 
die Lebensphilosophie scheint Affirmation ein besseres Konzept als Aus-
druck zu sein, weil es genau dessen Potential aufzeigt. Wenn wir etwas 
ausdrücken oder aussprechen, ist das kein neutral beschreibender Akt. 
Nehmen wir den Fall eines Gefühls. Wenn wir den Satz aussprechen, Wir  
s ind enthusiast isch!, handelt es sich nicht um eine bloß deskriptive 



Vorwort: Die Musik und ihre Bedeutung für die Lebensphilosophie 
 

9 

handlungsneutrale Aussage. Es ist eine affirmative Aussage. Das kann 
Verschiedenes bedeuten: eine Selbstvergewisserung oder ein Staunen, einen 
Änderungsdrang, eine Verklärung oder eine Transformation.1 Diese Affir-
mation betrifft nicht nur das eigene Selbst, sondern auch das Verhältnis zum 
Mitmenschen. Man braucht nur an die berühmte Passage über das 
Dionysische aus der Geburt der Tragödie von Friedrich Nietzsche zu 
denken, in der die Musik nicht nur eine Identifizierung mit der Welt, 
sondern auch eine Öffnung zu den Anderen bedeutet. Solche Affirmationen 
finden wir in unserem Hören wieder, so glaubten die Vertreter der Lebens-
philosophie, die sich selbst als exemplarische Hörer wahrnahmen.  

Das war ein sehr elementarer Grundriss über die Musik als Paradigma 
des Lebens. Der vorliegende Band soll die Vielfalt lebensphilosophischen 
Gedankenguts über die Musik aufzeigen. Vielleicht zeigt sich, wie vieles 
davon aktuell geblieben ist.  

Im Hinblick auf die Verwirklichung der vorliegenden Publikation gilt 
mein großer Dank dem FWF für die Finanzierung des Grazer Symposiums 
Musik und Lebensphilosophie, das den Anlass zu diesem Band gegeben hat; 
dem Land Steiermark für seinen großzügigen Druckkostenzuschuss; dem 
Vorstand des Instituts für Musikästhetik der Kunstuniversität Graz, Univ. 
Prof. Andreas Dorschel für die Aufnahme des Bandes in die Reihe Studien 
zur Wertungsforschung; der Institutsreferentin Maria Klinger für ihre 
unverzichtbare Hilfe; Ulrike Fischer und Lena Hengl für ihre wertvolle 
Lektoratsarbeit. 

 
 

ANMERKUNG 
 

 

1  Eine Typologie von Affirmation findet sich in David Pugmire, ‚Saying it‘, in 
Peter Goldie (Hg.), The Oxford Handbook of Philosophy of Emotion, Oxford 
2011, S. 373–384. 





 

11 

 
 
 
 

FRITHJOF RODI  
 

Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens.  
Die Musik in den Spätschriften von Wilhelm 

Dilthey 
 
 

1. 
 

Bei den verhältnismäßig wenigen systematischen Äußerungen Diltheys zur 
Musik ist zwischen drei Reflexionsebenen zu unterscheiden. Einerseits 
verwendet er musikalische Formen als Beispiele  zur Veranschaulichung 
psychologischer oder lebensphilosophischer Aussagen. Andererseits zeigt er 
in der Musik die symbolis ierende Vert iefung  bestimmter Struktur-
gesetze des kreativen Lebens, die zu grundsätzlichen Einsichten einer 
Philosophie der Musik führt und die zugleich Elemente einer Philosophie 
des Lebens enthält. Darüber hinaus hat er in ausführlichen Interpretationen 
der Musik von Heinrich Schütz bis Beethoven einen geistesgeschichtlichen 
Zusammenhang zwischen Musik und Dichtung aufgezeigt.1 Diese Analysen 
werden in meinem Bericht nur gelegentlich zitiert. Mein Hauptinteresse 
richtet sich auf die doppelte Rolle der Musik als Beispiel und Symbol. Dies 
kann hier zunächst nur skizzenhaft angedeutet werden: Während musikali-
sche Beispiele ein Phänomen außerhalb von dessen eigentlichem Phäno-
menbereich konkretisieren und in gewissen Grenzen austauschbar sind, 
ermöglicht die symbolisierende Vertiefung durch ihre prägnante Verein-
fachung einzelner Gestaltzüge eine Fokussierung auf das Wesen des infrage 
stehenden Phänomens und bleibt in dessen eigener Sphäre. Dabei ist 
vorauszuschicken, dass es keine klare Trennlinie zwischen beiden Aspekten 
gibt und dass vor allem das „Beispiel“ nicht selten seinen Kompetenz-
bereich überschreitet. Diese Ambivalenz liegt tief in der antiken Begriffs-
geschichte des Wortes Paradigma begründet, in der wir sowohl das 
Beispielhafte (im doppelten Sinn des Wortes), als auch das Urbildliche 
thematisiert finden. All diese Unterscheidungen bedürfen einer werk- und 



Frithjof Rodi  
 

12 

begriffsgeschichtlichen Einführung, die zunächst weit vom Thema 
„Musik“ wegzuführen scheint. 

Dilthey hat in seinem letzten Lebensjahrzehnt (1900–1911) fast verzwei-
felt zu nennende Versuche unternommen, den mehr als zwanzig Jahre lang 
aufgeschobenen Zweiten Band seiner Einleitung in die Geisteswissen-
schaften doch noch zu vollenden. Zu diesen neuen Anläufen gehören vor 
allem die Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, die er 1905 
in der Berliner Akademie der Wissenschaften las und die dann im 7. Band 
seiner Gesammelten Schriften (1927) von Bernhard Groethuysen heraus-
gegeben worden sind.2 Sie stehen in jener Ausgabe im Schatten der be-
rühmteren Spätschrift Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften3, die den Hauptteil jenes Bandes füllt und ihm sogar seinen 
Titel gab. Dies hat dazu geführt, dass für manchen Leser die Studien nur 
eine Art Vorspann zum Aufbau geblieben sind. Dass sie geradezu eine 
Schlüsselrolle im Bemühen um eine Öffnung der Psychologie für die 
Hermeneutik spielten und die Basis auch für den hermeneutischen Ansatz 
des Aufbaus bilden sollten, wurde in der Literatur zu Dilthey nicht immer 
gesehen. Selbst Bernhard Groethuysen sprach in seinem Vorbericht nur von 
zwei „Problemreihen“ und nicht von einem inneren Aufbauverhältnis der 
beiden Texte. Im Gegensatz dazu gehen die folgenden Untersuchungen von 
der These aus, dass die Studien das genetische Mittelglied zwischen 
Diltheys Strukturpsychologie von 1894 und dem Aufbau bilden und dass 
diese Beziehung nicht einen radikalen Neuansatz, sondern eine „Fort-
bildung“, wie Dilthey selbst sagte, darstellt. Wir haben es also im Folgenden 
mit zwei verschiedenen Begriffs- und Problempaaren zu tun, die keines-
wegs deckungsgleich sind: Dilthey behandelt das Thema Musik sowohl in 
der deskriptiven Psychologie als auch in der Hermeneutik, und zwar teils im 
Sinne paradigmatischer Verdeutlichung, teils im Aufweis einer tiefreichen-
den Wesensverwandtschaft von Musik und „Leben“. 

Auf die Genese dieser Konzeption soll zunächst ein kurzer Blick 
geworfen werden, um von dort aus dann die Funktion der Musik als 
Beispiel wie auch die Ansätze zu einer Musiktheorie in die Konzeptionen 
des Spätwerks einordnen zu können. 

 
2. 

 
Dilthey hatte schon in seinem ersten Entwurf einer deskriptiven Psycho-
logie4 als den „Mittelpunkt der Psychologie“ den psychischen Zusammen-



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

13 

hang bezeichnet, „welcher nicht in Begriffen ausgedrückt werden kann, den 
wir aber erleben und der in Folge davon von uns in concreto zum 
Bewußtsein gebracht werden kann“ (GS XVIII, 164). Dieser Gedanke einer 
nicht definierbaren, aber erlebbaren inneren Ganzheit des Psychischen 
durchzieht in verschiedenen Formulierungen von da ab sein ganzes Werk. 
Er verbindet sich vor allem in der mittleren Schaffenszeit Diltheys – 
manchmal mehr, manchmal weniger ausgeprägt – mit einem von der 
Biologie beeinflussten Lebensbegriff. Dies war, oberflächlich betrachtet, die 
Position Diltheys in den Ideen von 1894 und anderer Schriften und 
Vorlesungen um 1890. 

Die offenkundige Orientierung am Prinzip der Lebensdienlichkeit des 
psychischen Funktionskreises ist aber nur die eine Seite dieser Position. 
Diltheys eigentliches Problem ist die Frage nach dem Zugang zu den 
Verflechtungen kognitiver, emotiver und volitionaler Faktoren, aus deren 
Wirkungszusammenhang die in den Geisteswissenschaften zu erforschen-
den Leistungen hervorgehen. Schon in der Mannigfaltigkeit suchte er „nach 
einer Formel für die Beziehung, in welcher Vorstellung, Gefühl und Wille 
als Bestandteil in den verschiedenen Lebensmomenten verbunden sind“ (GS 
XVIII, 163). Dies wird in den Studien von 1905 wieder aufgenommen. 
Vorausgegangen war die Lektüre von Husserls Logischen Untersuchungen, 
in denen Dilthey die Methode des „Beschreibens und Zerglie-
derns“ psychischer Phänomene in stringenter Weise angewandt und vertieft 
fand und dies in den Studien dankbar hervorhob.5 Für seine eigene 
deskriptive Methode bedurfte es aber einer noch stärkeren Konzentration 
auf die Erlebbarkeit solcher Beziehungen im Gegensatz zum bloßen Er-
schließen von Vorgängen wie Assoziation, Reproduktion und Apperzeption, 
die als Vorgänge nicht in unser Bewusstsein fallen. (Vgl. GS VII, 14 f.) 

 

3. 
 

Gemäß unserer Ausgangsthese, dass in den Studien der strukturpsychologi-
sche Ansatz mit dem seit 1900 neu formulierten hermeneutischen Ansatz 
verbunden ist, verdienen einige durch den Text von 1905 vorgenommene 
terminologische Veränderungen unsere besondere Aufmerksamkeit. Dies 
betrifft vor allem den Strukturbegriff, der nun weniger auf den sehr weit 
gefassten Funktionskreis von Denken, Fühlen und Wollen als auf die 



Frithjof Rodi  
 

14 

„erlebbaren inneren Beziehungen“ zwischen den einzelnen Bewusstseins-
zuständen bezogen ist. Die neue Definition von „Struktur“ lautet jetzt:  

Ich [verstehe] unter psychischer Struktur die Anordnung, nach welcher im 
entwickelten Seelenleben psychische Tatsachen von verschiedener Beschaffen-
heit regelmäßig durch eine innere erlebbare Beziehung miteinander verbunden 
sind (GS VII, 15). 

Dilthey grenzte damit einen Teil seiner in der Tat hypothetisch- 
teleologischen Theoreme zugunsten der phänomenologisch erfassbaren 
Strukturmomente aus. Die „erlebbaren inneren Beziehungen“ zwischen 
Erlebnissen werden fortan zum Verbindungsglied zwischen Psychologie und 
Hermeneutik. 

 Dies ist der Punkt, an dem sich die deskriptive Psychologie zu einer 
vers tehenden  Disziplin erweitern musste. Die „Erlebbarkeit“ verlangte 
als Korrelat die „Verstehbarkeit“. Der hermeneutische Ansatz war nicht eine 
Gegenbewegung gegen einen Psychologismus, sondern die logische 
Konsequenz der deskriptiven Methode. 

Der kurze Abschnitt Die Auffassung der psychischen Struktur in der 
Ersten Studie (GS VII, 18 f.) enthält den Kern dieser „Fortbildung“ von 
Diltheys früherer Auffassung. Zwar waren die Möglichkeiten eines nicht 
nur „beschreibenden und zergliedernden“, sondern nun auch verstehenden 
Zugangs zur Psyche schon in seinen Ideen von 1894 anvisiert worden.6 Es 
war das häufig zitierte Wort, dass, was der Mensch sei, nur durch die 
Geschichte, also durch die objektiv gewordenen Leistungen des 
menschlichen Geistes, zu erfahren sei. Aber die konsequente Durchführung 
dieses hermeneutischen Ansatzes setzt erst mit unserer Ersten Studie von 
1905 ein. Entscheidend ist dabei die Bildung der Kategorie des Ausdrucks, 
die selbst in der fünf Jahre früheren Abhandlung Die Entstehung der 
Hermeneutik7 als fester Terminus noch fehlte. Hier können wir nun 
gleichsam die Geburt jener berühmten Triade „Erlebnis – Ausdruck – 
Verstehen“ mitvollziehen, die erst mit dem von Husserl bezogenen Begriff 
des Ausdrucks die letzte begriffliche Klarheit von Diltheys Intention 
erreichte. Diese triadische Formel erläuterte er später mit der Bemerkung, 
dass sich die Geisteswissenschaften in die ihnen vorgegebene Wirklichkeit 
„von zwei Seiten her immer tiefer sich einbohren – vom Erleben der 
eigenen Zustände und vom Verstehen des in der Außenwelt objektivierten 
Geistigen aus“ (GS VII, 119). Im Ausdrucksbegriff treffen sich Struktur-
theorie und Hermeneutik, allerdings nur unter der Voraussetzung, dass unter 



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

15 

dem „Erleben der eigenen Zustände“ nicht eine allgemeine Befindlichkeit 
vorzustellen ist, sondern das Erleben „innerer Beziehungen“, die im Aus-
druck objektiviert werden. Auf der Regelmäßigkeit dieser „in tausend-
jähriger Arbeit ausgebildeten und verfeinerten Ausdrucksformen des 
Psychischen“ gründet sich für Dilthey eine „Hermeneutik alles vorhandenen 
geistigen Verkehres“ (GS VII, 18 f.) – ein Gedanke, der sich im Kontext 
dieser strukturpsychologischen Abhandlung allerdings eher wie die 
Ankündigung eines noch zu leistenden Programms anhört. 

 

4. 
 

Wenn im Folgenden diese „inneren Beziehungen“ konkreter nachgezeichnet 
werden, ergeben sich dabei immer wieder Aspekte der Musik in ihrem 
paradigmatischen Wert für eine Grundlegung der Geisteswissenschaften. 
Denn Dilthey hat zwar keine eigenständige Philosophie der Musik 
hinterlassen, hat aber in seine Philosophie des Lebenszusammenhangs 
Parallelerfahrungen aus der Musik eingebracht (wobei man nie vergessen 
sollte, dass sein Orientierungsbereich, historisch betrachtet, über die 
musikalische Spätromantik nicht hinausreichen konnte). 

Gleichfalls vorauszuschicken ist, dass in den Studien ein Wort im 
Vordergrund steht, das in den früheren Schriften Diltheys nicht aufgefallen 
war: das Wort „strukturell“. Es drückt eine Art tertium comparationis 
zwischen Diltheys allgemeiner Strukturtheorie und seinen Apperçus zum 
paradigmatischen Wert der Musik aus. Denn das erlebbare Verhältnis von 
Ganzem und Teilen, das für ihn von zentraler Bedeutung war, kann kaum 
eindrücklicher illustriert werden als durch das „strukturelle“ Verhältnis 
zwischen der Melodie und ihren einzelnen Tönen. Ganz in diesem Sinne 
wird gesagt:  

[Im] Lebensverlauf ist jedes einzelne Erlebnis auf ein Ganzes bezogen. Dieser 
Lebenszusammenhang ist nicht eine Summe oder ein Inbegriff aufeinander-
folgender Momente, sondern eine durch Beziehungen, die alle Teile verbinden, 
konstituierte Einheit (GS VII, 140). 

Solche „erlebbare innere Beziehungen“ hat Dilthey in der Ersten Studie 
durch sprachliche Wendungen illustriert, wie: „Ich habe Kummer über 
etwas, ich habe Lust, etwas zu tun, ich wünsche das Eintreten eines 
Ereignisses“ (GS VII, 18). Dazu gibt er ein Beispiel, das kaum einpräg-
samer sein könnte. Es ist die Situation des greisen Philosophen, der in 



Frithjof Rodi  
 

16 

schlaflosen Nächten an das noch immer unvollendete Lebenswerk denkt, 
sich der Hemmnisse in Vergangenheit und Gegenwart erinnert, das Ausmaß 
der noch zu leistenden Arbeit abwägt und sich dabei seines hohen Alters 
bewusst ist (GS VII, 28; vgl. 139). Es geht ihm aber mit diesem Beispiel 
nicht nur um den Aufweis eines solchen Beziehungsgeflechtes. Vielmehr 
betont er:  

All dies Über, Von und Auf, alle diese Beziehungen des Erinnerten auf das 
Erlebte, kurz diese strukturellen inneren Beziehungen müssen von mir, der ich 
jetzt die Fülle des Erlebnisses auffassend erschöpfen will, aufgefaßt werden. Und 
eben, um es zu erschöpfen, muß ich rückwärts im strukturellen Gefüge zu den 
Erinnerungen anderer Erlebnisse zurückgehen (GS VII, 29).  

Das Auffassen des Erlebnisses wird „fortgezogen auf Grund der in 
demselben enthaltenen Struktur zu den strukturell mit ihm verbundenen, es 
begründenden Erlebnissen“ (ebd.). Man könnte also, über Diltheys 
Formulierungen hinausgehend, von einer „Musikalität“ oder einer Partitur 
sprechen, der wir im „Erschöpfen“ eines Erlebnisses teils zu folgen haben, 
die wir aber auch erst schreiben müssen. 

Wir gehen in dieser Verwandtschaftsbeziehung von Musik und Leben 
weiter und betrachten einzelne Aspekte dieses Verhältnisses. Hierbei ist es 
unvermeidlich, beständig zwischen jenen zwei eingangs genannten 
Betrachtungsweisen zu wechseln: zwischen einer sich an Beispielen aus 
der Musik orientierenden Grundlegung der Geisteswissenschaften und einer 
Lebensphilosophie, die in der Musik ein tief reichendes Symbol  des nie 
aufzuhellenden Geheimnisses des Lebens sieht. Dabei ist als Zentrum der 
Parallelität von Leben und Musik ihr zeitlicher Verlaufscharakter 
anzusehen, der mehr ist als bloßes Abfließen oder Verrinnen. Ihre jeweilige 
Ganzheit ist aber auch kein statischer Bezug, sondern, wie Dilthey einmal 
sagt, eine „in, mit und durch“ die Teile bestehende Einheit (GS XIX, 353), 
die sich diachronisch aufbaut. Hierbei sind zwei Aspekte zu unterscheiden: 
Die jeweilige Ganzheit ist nicht einfach die Konkretisierung einer vorgängig 
„fertigen“ Struktur. Und die im Verlauf sich bildende Ganzheit ist nicht mit 
der Erreichung eines Zwecks zu verwechseln. Das „Fortgezogen-
werden“ zu einem Ende hin kann weder im biologischen noch handlungs-
theoretischen Sinn als teleologisch verstanden werden. Der zentrale Satz, 
von dem wir ausgehen wollen, lautet: „Der Zweck ist eben das strukturierte 
Ganze selbst“ (GS VII, 59). Vielleicht ist damit die innerste Beziehung von 
Musik und Leben in Diltheys Sinn ausgesprochen, und vielleicht spricht die 



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

17 

Musik diese Weisheit noch grundsätzlicher aus; denn in ihr kommt es noch 
weniger als im Leben darauf an, dass am Ende einer Erlebnisfolge ein 
„Resultat“ ausgemünzt werden kann. Entscheidend sind die Prozesse der 
Artikulation der Motive und Themen, – Prozesse, die in der so genannten 
„Durchführung“ der klassischen Sonatenform ihren historischen Nieder-
schlag gefunden haben. Es ist vielleicht nicht ganz zufällig, dass Dilthey 
hier im Anklang an die klassische „Durchführung“ vom „Durcherleben“ der 
anfänglichen Thematik spricht. 

 

5. 
 

Wenden wir uns weiter dem Phänomen einer nicht-statischen Ganzheit, 
nämlich einer in der Zeitreihe sich aufbauenden Einheit zu. Wir sind dem 
Problem, wie im Durchlaufen innerer oder struktureller Beziehungen ein 
„Fortgezogen-werden“ zu einem (relativen) Abschluss hin stattfindet, im 
Beispiel der nächtlichen Sorgen um das vielleicht unvollendet Liegen-
bleibende begegnet. Hier aber handelte es sich um den Aufweis des 
Zusammenspiels kognitiver, emotiver und volitionaler Erlebnisse innerhalb 
der Welt des Handelns. Diesem „Rhythmus“ gemäß wird ein Tatbestand 
erkennend aufgefasst, im Gefühl bewertet und mit einem Willensimpuls 
verbunden. Das Ausgangserlebnis wird „ausgeschöpft“ im Zuge des 
Funktionskreises von Wirklichkeitsauffassung, Bewertung und Zweck-
setzung. Der Handelnde will sein Ziel erreichen. Dilthey hat aber in der 
Zweiten Studie nicht nur diesen Aspekt des psychischen Struktur-
zusammenhangs beschrieben, sondern hat im weiteren Verlauf des Textes 
die Verwebung innerer Beziehungen innerhalb der einzelnen Sphären der 
dreigliedrigen Psyche betrachtet. Wichtig ist dabei der Gedanke, dass die im 
psychischen Zusammenhang vorhandenen drei Arten von inneren struk-
turellen Beziehungen jeweils Systeme bilden, „in welchem durch die Weise 
der strukturellen Beziehungen Erlebnisse zu einem Ganzen verknüpft 
sind“ (GS VII, 24). Ein solches „System“ ist im Bereich des Kognitiven die 
„Totalvorstellung“ eines wahrgenommenen Gegenstandes, im Bereich der 
Gefühle das „Totalgefühl“ z. B. einer Situation (GS VII, 58). Dies wird 
wieder durch ein Beispiel aus der Musik erläutert:  

Oft klingt selbst, bei der Musik z. B., eine bestimmte Gefühlslage an, die nun in 
einem Nacheinander vollständig durchlebt wird, bis dann am Schluß dieselbe 



Frithjof Rodi  
 

18 

Gefühlslage wiederkehrt, die aber dann, durch verschiedene Stadien hindurch-
geführt zu vollem Bewußtsein gelangt ist (ebd.).  

Der Autor spricht von einer „entfernten Analogie mit dem Erkenntnis-
vorgang“ in dem Sinne, dass analog zur kognitiven Totalvorstellung „das 
Totalgefühl zu einem Ganzen geworden ist, in dem alles seine Erfüllung 
gefunden hat“ (ebd.) Als Beispiele nennt er „die Variationen ein und 
desselben Themas in der Musik, das Wiederkehren oder die vollendete 
Ausgestaltung des Themas am Ende, die den Ausdruck für diesen 
Sachverhalt bilden“ (ebd.). Allgemeiner formuliert:  

Hier erst klären sich uns vollständig die strukturellen Beziehungen zwischen 
Gefühlen auf. Gefühle folgen aufeinander in der Kunstbetrachtung in inneren 
gesetzmäßigen strukturellen Beziehungen; alle diese Gefühle bilden ein Ganzes. 
Dieses Ganze können wir selbst wieder erleben in einer Gefühlslage, in einem 
Ineinander aller unserer verschiedenen Erlebnisse, alle die verschiedenen 
untereinander innerlich verbundenen Gefühle verweben sich zu einem 
Totalergebnis, zu einer Totalstimmung (ebd.). 

Es wird durch diese Stelle besonders deutlich, dass unser Autor immer die 
Konzeption der „erlebbaren inneren Beziehungen“ im Auge hatte, die in 
verschiedensten Konstellationen und Kombinationen so etwas wie die 
Substanz der Artikulationsprozesse bilden. Hierbei operiert er an 
verschiedenen Stellen in seinen in diese Zeit fallenden Schriften mit dem 
Begriffspaar Implikation und Explikation. „Was implicite in einem Gesamt-
gefühle schon ist, wird explicite in einer gesetzmäßigen Aufeinanderfolge 
zu Bewußtsein gebracht, um dann wieder zu einer höheren Einheit zu 
werden“ (GS VII, 58 f.). Dies wird besonders treffend ausgedrückt, wenn es 
an der oben zitierten Stelle statt „Totalgefühl“ auch „Totalstimmung“ heißt, 
was den Gedanken einer Implikation, die „zu distinktem Durch-
erleben“ gebracht wird, noch besser verdeutlicht. 

Hier liegt es nahe, einen vergleichenden Blick auf das Gesamtwerk jener 
Jahre um 1905 zu werfen. Man denke etwa an den Hölderlin-Aufsatz aus 
dem Buch Das Erlebnis und die Dichtung8, an die Jugendgeschichte 
Hegels9, die Fragmente der Umarbeitung der Poetik,10oder an einzelne 
literaturwissenschaftliche Interpretationen in dem unvollendet gebliebenen 
Werk Von deutscher Dichtung und Musik. In all diesen Schriften taucht der 
Gedanke von einer Art Kreisbewegung auf, in der ein Erlebnis von einem 
gleichsam noch in sich beschlossenen Anfangszustand aus entwickelt oder 
entfaltet und schließlich zu einer abgerundeten Gestalt zusammengefasst 
wird. „Die Erlebnisse verhalten sich wie in einem Andante einer Sinfonie 



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

19 

Motive auftreten, sie werden entwickelt (Explikation), und das Entwickelte 
wird zusammengenommen (Implikation). Die Musik spricht hierin die Form 
eines reichen Erlebnisses aus“ (GS VI, 316). Dilthey erwähnt in den 
Fragmenten zu Von deutscher Dichtung und Musik geradezu eine 
„Gesetzmäßigkeit des Seelenvorgangs“, wenn das Gefühl,  

das aus einer Situation hervorbricht, sich in seinen Momenten ausbreitet und 
dann so in der Mannigfaltigkeit seiner Momente am Schluß als reiche, volle Ein-
heit ausgesprochen wird – ein ansteigender Seelenzustand – ein sinkender (D 69). 

Auch im Hölderlin-Aufsatz spricht er von einem anfänglichen Gefühls-
zustand, der in sich zurückkehrt, „nun aber nicht mehr in seiner ersten 
Unbestimmtheit, sondern in der Erinnerung des Verlaufs zusammen-
genommen zu einer Harmonie, in welcher die einzelnen Teile zusammen-
klingen [...]“ (GS XXVI, 286). 

 

6. 
 

Was im Anschluss an Hölderlin als „Rhythmus des Lebens“ bezeichnet 
wird, hat eine offenkundige Verwandtschaft mit dem dialektischen Denken 
des Deutschen Idealismus. Hier hatte für Dilthey schon in seinen jungen 
Jahren eine Berührung stattgefunden, die allerdings zunächst negativ besetzt 
war. Der Schellingianer Friedrich Ast, mit dem Dilthey sich im Zuge seiner 
Preisarbeit über die Hermeneutik Schleiermachers beschäftigte, hatte in 
seinen Grundlinien der Grammatik, Hermeneutik und Kritik (1808) eine 
Variante des idealistischen „Dreischritts“ (These – Antithese – Synthese) 
präsentiert, der gemäß sich alle Bildung, aber auch alle verstehende 
Nachkonstruktion vollziehe. „Der Anfang der Bildung ist Einheit, die 
Bildung selbst Vielheit (Gegensatz der Elemente), die Vollendetheit der 
Bildung oder das Gebildete [ist] Durchdringung der Einheit und Vielheit, 
d. i. Allheit.“ Dilthey hatte in seiner Preisschrift dieses Modell für den 
verstehenden Nachvollzug eines Textes als „eine Art ästhetischer Mystik“11 
abgelehnt, was nahe liegt; denn die durch ihn zu behandelnde Hermeneutik 
bezog sich ja nicht auf Poesie oder gar Musik. Aber ganz im Gegensatz 
dazu war dem späten Dilthey in Hölderlin offenbar ein lyrischer Stil 
zugänglich geworden, für dessen Interpretation jene „ästhetische 
Mystik“ ein geeignetes Instrument darzustellen schien. Zweifellos war der 
symbolische Gehalt dieser Konzeption ein wichtiges Element einer sich bei 
ihm abzeichnenden Lebensphilosophie. Ob ihm diese Konzeption in der 



Frithjof Rodi  
 

20 

Spätphase seines Denkens gegenwärtig war, oder ob ähnliche Gedanken aus 
seiner Jugendgeschichte Hegels ihn leiteten – die Idee einer zweifachen, 
nämlich anfänglichen und abschließenden „Implikation“ und einer 
Zwischenphase des Sich-ausbreitens gegensätzlicher Elemente wurde für 
ihn zum Kernbestand einer Theorie künstlerischer Gebilde, deren 
Verständnis sich eher vom Hören als vom Sehen her erschließt. Denn in 
seinen ursprünglichen Ansichten zur Ästhetik vollzog sich damals ein 
Paradigmenwechsel. Seit den Jahren seiner ersten Professur in Basel hatte 
nicht nur seine Beschäftigung mit Goethe, sondern sein Studium der 
Sinnesphysiologie sein Interesse auf die Gesetze der visuel len Phantasie 
und die „Metamorphose der Bilder“ gelenkt. Dagegen markiert der 1905 
geschriebene Essay über Hölderlin nun das neue Interesse des Zweiund-
siebzigjährigen an jener „Musikalität“, die er auch in den Gedichten von 
Nietzsche, Verlaine, Beaudelaire und Swinburne fand. Zusammen mit dem 
„Rhythmus des Lebens“ nahm er von Hölderlin auch das Wort „Melodie des 
Herzens“ auf und zitierte: „Wie Jupiters Adler dem Gesang der Musen, 
lausch’ ich dem wunderbaren unendlichen Wohllaut in mir“ (GS XXVI, 
225).  

Zu diesem „Rhythmus des Lebens“ kommt in Diltheys Parallelisierung 
von Leben und Musik ein weiteres Element hinzu, das in einem Zusatz zur 
Zweiten Studie schon in der Überschrift beschrieben ist: „Vollendung der 
inneren Teleologie des Strukturzusammenhangs der Gefühle in objektiven 
Gebilden“ (GS VII, 57). Das Thema der inneren (oder häufiger: 
„immanenten“) Teleologie hatte Dilthey seit seinem Studium bei dem 
Aristoteliker F. A. Trendelenburg beschäftigt. Es ist das Problem einer 
„entelechialen“, also nicht durch einen äußeren Zweck bestimmten 
Entwicklung oder Bewegung, die aber doch zu einem Ziel oder einer Art 
Erfüllung kommt. Es liegt nahe, sich dabei am Prinzip des organischen 
Wachstums zu orientieren. Es gibt in der Tat Stellen in Diltheys Schriften, 
wo der Organismus zumindest als Modell für ganzheitliche Strukturen 
nicht-materieller Art herangezogen wird. Aber es ist die eigentliche Pointe 
der paradigmatischen Verwendung der Musik bei Dilthey, dass durch sie 
eine Grenzziehung nicht nur gegenüber der expliziten Teleologie einer 
Handlung, sondern auch gegenüber der „zweckmäßigen“ Ganzheit eines 
Organismus möglich ist. Damit kommen wir zurück auf die oben zitierte 
Äußerung Diltheys, wonach der „Zweck“ eines musikalischen Kunstwerks 
„eben das strukturierte Ganze selbst“ sei. Dessen Tendenz, sich als Ganzes 



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

21 

zu strukturieren, führt Dilthey zurück auf eine „Zielstrebigkeit“, die er im 
Strukturzusammenhang am Werke sieht. 

 

7. 
 

Hier ist der Punkt, von dem ab die Rolle der Musik als Beispiel bei Dilthey 
zurücktritt hinter die Herausarbeitung der Lebenssymbolik der Klangwelt. 
War die „immanente Teleologie“ in gewissen Grenzen noch auf den 
Lebenszusammenhang übertragbar, so liegt der Hauptertrag dieses Begriffs 
doch eher darin, einen verstehenden Zugang zu der Welt geistiger 
Objektivationen zu finden, die in erster Linie durch die Abwesenheit eines 
handlungsrelevanten telos charakterisiert sind. Dies gilt vor allem für die 
„reine“ Instrumentalmusik, der schon der junge Dilthey den Vorzug vor der 
Vokalmusik gegeben hat; denn hier sei die Musik „aller der Fesseln los, die 
ihr die Worte, auch die poetischen, anlegen und man fühlt sich nicht 
zwischen der Welt der Innerlichkeit, in die die Musik versetzt, und der Lust 
am Sehen hin- und hergezogen.“ (Briefwechsel I, 17) 

Was hier als Einschränkung gegenüber der Oper gesagt ist, verfeinert und 
verschärft der späte Dilthey, wenn er findet, „daß die Programmusik der Tod 
der wahren Instrumentalmusik ist“ (GS VII, 224). Gemeint ist das 
„Hinübertragen aus der einen in die andere [Welt]“, also eine „Zwiefachheit 
von Erlebnis und Musik“ (GS VII; 222). Wir könnten für diese 
Doppelbödigkeit aus unserer modernen Erfahrung das Beispiel des präzis 
kalkulierten Soundtrack anführen, der bis auf Bruchteile von Sekunden 
genau eine vorgegebene Handlung oder Emotion des Films zu untermalen 
oder zu überhöhen hat. Während hier die Musik bis ins kleinste Detail an 
die Handlung gefesselt ist, sieht Dilthey in der „Instrumentalmusik“ nicht 
den Bezug zu einem bestimmten, sondern zu einem unendlichen 
Gegenstand. „Dieser ist aber nur im Leben selbst gegeben. So hat die 
Instrumentalmusik in ihren höchsten Formen das Leben selbst zu ihrem 
Gegenstand“ (GS VII, 224). 

Andererseits konzediert er für die Opern Mozarts eine „relative 
Unabhängikeit“ vom Text, da „das im Text höchst trivial Ausgesprochene in 
seinen Melodien zu einem reichen, davon ganz unterschiedenen Ausdruck 
gebracht“ wird (D 280). 



Frithjof Rodi  
 

22 

Damit sind wir endgültig bei dem symbolischen Wert der Musik 
angekommen. Dies bedeutet zunächst die Betonung des irrationalen 
Charakters des Lebens in der Tonwelt.  

[W]as in der Seele zu Grunde liegt, braucht gar nicht, ja wird meist dem Künstler 
für sich nicht erlebbar sein. Unmerklich im Dunkel der Seele bewegt es sich, und 
in dem Werk erst drückt sich ganz das dynamische Verhältnis aus, das in diesen 
Tiefen bestand (GS VII, 222 f.).  

Dies ist nicht mehr die Illustration des seelischen Geschehens, sondern 
Anerkennung der symbolbildenden Kraft des künstlerischen Ausdrucks. 
Und es ist zugleich ein besonderer Fall für die Hermeneutik, der eine kleine 
Zwischenbetrachtung erforderlich macht. 

In den Fragmenten zur Fortsetzung der Abhandlung Der Aufbau der 
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften wird eine Stufenfolge der 
zu verstehenden Lebensäußerungen und der ihnen zugeordneten Verstehens-
leistungen entworfen. An Lebensäußerungen zählt Dilthey auf: a) Begriffe, 
Urteile und größere Denkgebilde; b) Handlungen; c) Erlebnisausdrücke. „In 
der Sinnenwelt auftretend, sind sie der Ausdruck eines Geistigen“ (GS VII, 
205). Diesen Ausdrucksformen entsprechen verschiedene Stufen des 
elementaren und höheren Verstehens, vom elementaren Verstehen einer 
Handlung oder eines Wortes bis zu den komplizierten Formen des 
„Nacherlebens“. Für unseren Zusammenhang ist der Begriff des Erlebnis-
ausdrucks von zentraler Bedeutung. Im Gegensatz zu einem „Eins-zu-
Eins“-Verstehen, wie es im Normalfall bei Handlungsintentionen oder 
logischen Sätzen stattfindet, gilt für den Erlebnisausdruck, dass er „vom 
seelischen Zusammenhang mehr [enthält], als jede Introspektion gewahren 
kann. Er hebt aus Tiefen, die das Bewußtsein nicht erhellt“ (GS VII, 206). 

Der symmetrischen Zuordnung von Ausdrucks- und Verstehensleistungen 
gemäß müsste dem Erlebnisausdruck – auch in der Musik – das verstehende 
Nacherleben entsprechen, das charakterisiert wird als „die höchste Art, in 
welcher die Totalität des Seelenlebens im Verstehen wirksam ist“ (GS VII, 
214). Aber die Kategorie „Nacherleben“ entstammt bei Dilthey nicht der 
Ästhetik, sondern der Historik. Sie bezieht sich zumeist auf die Welt 
menschlicher Aktionen und ist beim frühen Dilthey verbunden mit 
Emotionen „der Sympathie, der Mitempfindung, des Mitleids“ (GS XVIII, 
94). Dies ist weit entfernt von dem „Durcherleben“ musikalischer Formen 
in Melodien, Harmonien, Rhythmen, Tonarten, Klangfarben etc. Es ist 
deshalb wohl kein Zufall, dass in der wichtigsten Quelle für unsere 



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

23 

Kenntnis der Musikphilosophie des späten Dilthey, dem Fragment Das 
musikalische Verstehen, der Begriff „Nacherleben“ nicht erscheint. Statt 
dessen finden wir das Wort „Nachbilden“: „Und so wird uns im Verstehen 
das Leben selber zugänglich, zugänglich durch ein Nachbilden des 
Schaffens“ (GS VII, 220). Wenn auch Dilthey selbst vielleicht keinen 
extremen Unterschied zwischen „Nacherleben“ und „Nachbilden“ gesehen 
haben mag, so hilft er uns doch in seiner Wortwahl, das Spezifische des 
musikalischen Verstehens vom historischen „Nacherleben“ abzuheben. So 
wie die Musik in ihren höchsten Formen keine Darstellung einer bildlich-
realen Wirklichkeit sein will, ist für Dilthey auch das Verstehen von Musik 
nicht gerichtet auf dargestellte Inhalte, sondern allgemeinere Strukturen des 
Lebens wie Totalstimmungen der Freude, des Schmerzes, der Zuversicht, 
der Verzweiflung.  

In einem weiteren Sinne ist auch Musik Ausdruck eines Erlebnisses. Erlebnis 
bezeichnet hier jede Art von Verbindung einzelner Erlebnisse in Gegenwart und 
in Erinnerung, Ausdruck einen Phantasievorgang, in welchem das Erlebnis 
hineinscheint in die historisch fortentwickelte Welt der Töne, in der alle Mittel, 
Ausdruck zu sein, sich in der historischen Kontinuität der Tradition verbunden 
haben (GS VII, 221).  

Ohne genannt zu werden, kommen hier die „erlebbaren inneren Beziehun-
gen“ wieder ins Spiel, als „jede Art von Verbindung einzelner Erlebnisse in 
Gegenwart und in Erinnerung“ – zusammengefasst als „Totalstimmungen“, 
die auch musikalisch der weiteren Explikation bedürfen:  

Dieses Zusammengepackte, in Qualität, Zeitverlauf, Bewegungsform, Inhalt 
Zusammengenommene wird im Musikwerk analysiert und als ein Verhältnis von 
Rhythmus, Tonfolge und Harmonie, ein Verhältnis von Klangschönheit und 
Ausdruck zu distinktem Bewußtsein gebracht (GS VII, 223). 

 
8. 

 
Wenn Dilthey bestimmte gegenständliche Bedeutungsgehalte für die 
klassisch-romantische Musik ablehnt, so bleibt doch die Frage nach der Art 
ihrer Bedeutung, die sich auf allgemeinste Züge des Lebens – als Symbolik 
des Lebens – beziehen soll. Ihre paradigmatische Funktion erscheint jetzt 
fast wie ein verschlüsselter Hinweis auf eine mögliche Metaphysik der 
Musik im Sinne Schopenhauers, und Dilthey spricht in der Tat gelegentlich 
von einem „gleichsam metaphysische[n] Charakter der Musik“ (GS VII, 



Frithjof Rodi  
 

24 

223), vor allem im Blick auf die Opern Mozarts (D 278 f.; 288, 291). Aber 
er bleibt doch diesseits der Grenzen einer empirischen Analyse, wie ja auch 
die Destruktion der Metaphysik in seiner Grundlegung der Geisteswissen-
schaften ein zentrales Thema seines Lebens war. 

Dies gilt auch für seinen Gebrauch der Kategorie der Bedeutung. Sie 
ist für ihn eine weit über den semantischen Bezug hinausreichende Lebens-
kategorie, welche die „Momente des Lebens aufeinander […] bezogen“ sein 
lässt (GS XXIV, 222). Auf die Musik angewendet, heißt das:  

Unter ablaufenden Tönen hat ein Thema für ein musikalisches Ganzes und in 
demselben eine bestimmte Bedeutung. Es gehört einem ideellen Zusammenhang 
an, der nur zwischen Teilen des Lebens, Erzeugnissen des Geistes etc. auftritt 
(ebd.).  

Bedeutung, in diesem Sinne verstanden, ist „ein innerer Zusammenhang, 
der frei zwischen Gliedern aufgesucht wird. […] Dieser verbindet Glieder, 
die zeitlich, räumlich, kausal gar nicht miteinander verbunden zu sein 
brauchen“ (ebd.). 

Diese Formulierungen stehen nach ihrer Entstehungszeit und thematisch 
in enger Beziehung zu der Ersten Studie. Die entsprechende Stelle, aller-
dings noch ohne den zentralen Begriff der Bedeutung, lautet dort:  

Hier [handelt es sich] um die inneren Beziehungen, die am entwickelten 
Seelenleben aufgefaßt werden können. Struktur ist ein Inbegriff von Verhältnis-
sen, in welchen mitten in dem Wechsel der Vorgänge, mitten in der Zufälligkeit 
des Nebeneinanderbestandes psychischer Bestandteile und der Abfolge psychi-
scher Erlebnisse einzelne Teile des psychischen Zusammenhangs aufeinander 
bezogen sind (GS VII, 15).  

Im Verhältnis dieser beiden Texte zu einander zeigt sich ein wichtiger 
Schritt auf dem Weg von dem Begriff der Beziehung zu dem der Bedeutung 
als einer zentralen hermeneutischen Kategorie. Wenn der Text zunächst 
auch nur zu besagen scheint, dass es Beziehungen zwischen einzelnen 
Momenten des Lebens unabhängig von äußeren Umständen gibt, so ist doch 
vor allem wichtig, dass von hier aus das Moment des Relationalen, 
Beziehungshaften, auf die Konzeption der Bedeutung übertragen wird. 

Von hier aus gesehen erweisen sich die Studien ein weiteres Mal als 
genetisches Zwischenglied zwischen der deskriptiven Psychologie der 
1890er Jahre und den hermeneutischen Konzeptionen, die sich spätestens ab 
1905 bei Dilthey deutlicher artikulieren. Der sich durchhaltende Gedanke ist 
das strukturelle Bezogensein von Einzelnem innerhalb eines Ganzen, das 



Zwischen Beispiel und Symbol des Lebens 
 

25 

sich aber weder additiv aus diesen Teilen aufbaut, noch als bereits fertige 
Einheit diese integriert. Der psychologische Terminus „erlebbare innere 
Beziehung“ verwandelt sich in die hermeneutische Zentralkategorie der 
Bedeutung. Dieser Zusammenhang ist in Diltheys Worten auf die prägnante 
Formel gebracht: „Die Melodie sagt uns mehr vom Leben als alle 
Definitionen desselben“ (GS XIX, 353).  

 
 

ANMERKUNGEN 
 
 

1  Wilhelm Dilthey, Von deutscher Dichtung und Musik. Aus den Studien zur 
Geschichte des deutschen Geistes, Stuttgart 21957. (Im Folgenden: D.) 

2  Wilhelm Dilthey, Studien zur Grundlegung der Geisteswissenschaften, 
Gesammelte Schriften (GS) VII, S. 3–75. (Im Folgenden: Studien.) 

3  Wilhelm Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften,  GS VII, S. 80–188. (Im Folgenden: Aufbau.) 

4  Wilhelm Dilthey, Die Mannigfaltigkeit des psychischen Lebens und ihre 
Einteilung,  GS XVIII, S. 117–183. (Im Folgenden: Mannigfaltigkeit.) 

5  Vgl. GS VII, S. 10, 14, 39. 
6  Vgl. GS V, S. 180. 
7  Wilhelm Dilthey, Die Entstehung der Hermeneutik,  GS V, S. 317–331. 
8  Wilhelm Dilthey, ‚Hölderlin‘, in Das Erlebnis und die Dichtung. Lessing. 

Goethe. Novalis. Hölderlin, GS XXVI, S.  224–296. 
9  Wilhelm Dilthey, Die Jugendgeschichte Hegels,  GS IV, S. 3–187. 
10  Wilhelm Dilthey, Fragmente zur Poetik (1907/8), GS VI, S. 307–320. 
11  Vgl. GS XIV, S. 659. 
 

ABSTRACT 
 
Starting from the late work Studies for the Foundation of the Humanities the 
article follows Dilthey’s path from the notion of structure inspired by 
biology to the conception of recreating “structural” relations in the process 
of understanding. Here music does not only provide lucid examples, but 
also demonstrates the relation between whole and part as a symbol of life. 
“Inner experienced relations” band together the “total mood” of a work or a 
life situation, independently from spatial, temporal, and causal conditions. 

 



Frithjof Rodi  
 

26 

 

The emphasis on this “structural” aspect of life and music concerns 
Dilthey’s use of the term “meaning” as well. Going far beyond the semantic 
function of ‘meaning something’, he sees in meaning the relation “which 
arises for the subject in between the parts and the whole”. So, at the end, 
meaning amounts to “belonging to a whole”. The immanent teleology of 
temporal processes is not directed towards a purpose but “the purpose is the 
structured whole itself” and in this sense music expresses a law of life. 
 
 



27 

 
 
 
 

MARKUS KLEINERT 
 

Seliger Knabe und Gewissensrat.  
Nietzsches zwiespältiges Verhältnis zu Wagner und 
dessen lebensphilosophische Rekapitulation durch 

Theodor Lessing 
 
 

I. 
 
Am 21. Mai 1870 sendet Nietzsche seine Glückwünsche zu Wagners 
unmittelbar bevorstehendem Geburtstag per Post nach Tribschen, wobei der 
junge Gelehrte dem väterlichen Freund auf betont originelle Weise 
gratuliert: 

Pater Seraphice, [...] Andere mögen im Namen der heiligen Kunst, im Namen der 
schönsten deutschen Hoffnungen, im Namen Ihrer eigensten Wünsche ihre 
Gratulationen zu bringen wagen; mir genüge der subjectiveste aller Wünsche: 
mögen Sie mir bleiben, was Sie mir im letzten Jahre gewesen sind, mein 
Mystagog in den Geheimlehren der Kunst und des Lebens. [...] Wenn es wahr ist, 
was Sie einmal – zu meinem Stolze – geschrieben haben, dass die Musik mich 
dirigiere, so sind Sie jedenfalls der Dirigent dieser meiner Musik; und Sie haben 
es mir selbst gesagt, dass auch etwas Mittelmässiges, gu t  dirigiert, einen 
befriedigenden Eindruck machen könne. In diesem Sinne bringe ich den 
seltensten aller Wünsche: es mag so bleiben, der Augenblick verharre: er ist so 
schön! [...] Einer „der seligen Knaben.“1 

An Nietzsches Brief ist im Hinblick auf die literarische (Selbst-)Stilisierung 
bemerkenswert, dass zwei Szenen aus dem letzten Akt von Goethes Faust II 
zusammengezogen werden: zum einen die Szene, in der Faust im großen 
Vorhof des Palastes den Ausblick auf eine tätige Realisierung seiner 
sozialen Utopie als schlechthin erfüllten Augenblick bezeichnet, zum 
anderen die abschließende „Bergschluchten“-Szene, in welcher der Pater 
Seraphicus und die seligen Knaben zusammenwirkend an Fausts Ver-
klärung mitwirken.2 Wenngleich Goethe in der Korrespondenz von 



Markus Kleinert  
 

28 

Nietzsche und Wagner, die zu Wagners vorigem Geburtstag eingesetzt 
hatte, ein ständiger Bezugspunkt ist,3 verwendet Nietzsche die Faust-
Bezüge im zitierten Brief besonders geschickt, um das Zusammenwirken 
der Briefpartner im Hinblick auf eine radikale Verwandlung von Kunst und 
Leben anzudeuten. Der heitere Ton des Schreibens entspricht dem Anlass, 
er nimmt zugleich die Ironie auf, mit der sich Goethe in der „Berg-
schluchten“-Szene christliche und spiritistische Motive angeeignet hat. Die 
von dieser Szene auf Wagner und Nietzsche ausgehende Faszination hat 
sich in ihren Werken mehrfach niedergeschlagen, man denke nur an Isoldes 
‚Liebes-Verklärung‘ oder die „Chorus Mysticus“-Parodie des Prinzen 
Vogelfrei. An dieser Stelle sei noch die Reaktion auf Nietzsches Schreiben 
erwähnt. Cosima Wagner antwortet umgehend (am 23. Mai 1870) und 
ausführlich.4 Sie schildert Nietzsche die Feierlichkeiten, vor allem aber ein 
gerade erst geschehenes Malheur: einer der Vögel, die von den Kindern zur 
Feier des Tages freigelassen werden sollten (was wegen des Trubels erst am 
Folgetag möglich war), flog zur Erde nieder und wurde so zur leichten 
Beute des Hundes – was der Briefschreiberin die Hilflosigkeit des Men-
schen gegenüber dem Schicksal vor Augen führt und den zur Lebens-
philosophie im weiteren Sinne gewordenen Pessimismus bestätigt. Richard 
Wagners Antwort trifft später ein (am 4. Juni 1870) und fällt knapp aus.5 
Die Kooperation von Pater Seraphicus und seligem Knaben ist darin 
konkretisiert, sie betrifft Nietzsches Korrektur des Drucks von Wagners 
Schriften und seine Stellung als möglicher Nachlassverwalter. Der Brief 
endet mit der Empfehlung von Heiterkeit, einer dem Pessimismus 
abgetrotzten Hoffnung, als deren Repräsentant beiden Briefpartnern Goethe 
gilt. 

Um Nietzsches Verhältnis zu Wagner einleitend zu kennzeichnen, sei als 
Gegenstück zu dem Geburtstagsschreiben ein Brief herangezogen, den 
Nietzsche am 20. Oktober 1888 aus Turin an Malwida von Meysenbug 
schreibt. Der Brief enthält eine rasend vorgebrachte Redlichkeitsforderung. 
Diese Forderung betrifft zunächst das Verhältnis von Adressant und 
Adressatin, insofern Malwida von Meysenbug nicht offen eingestehe, dass 
Nietzsches subversive Schriften ihrer Weltanschauung völlig zuwider seien 
(wobei Nietzsche ihre Weltanschauung als habitualisierte Unredlichkeit 
kennzeichnet). Von besonderem Interesse ist hier, dass und wie Nietzsche 
die Redlichkeitsforderung dann auch im Bereich der Musik und 
insbesondere mit Bezug auf Wagner geltend macht: 

 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

29 

Zuletzt vergreifen Sie sich zwischen Wagner und Nietzsche! – Und indem ich 
das schreibe, schäme ich mich, meinen Namen in diese Nachbarschaft gebracht 
zu haben. – Also Sie haben nichts von dem Ekel begriffen, mit dem ich, mit allen 
anständigen Naturen, vor 10 Jahren Wagnern den Rücken kehrte, als der 
Schwinde l , mit den ersten Bayreuther Blättern, handgreiflich wurde? Ihnen ist 
die tiefe Erbitterung unbekannt, mit der ich, gleich allen rechtschaffenen 
Musikern, diese Pes t  der Wagnerischen Musik, immer weiter um sich greifen 
sehe? Sie haben nichts davon gemerkt, daß ich, seit zehn Jahren, eine Art 
Gewissensrath für deutsche Musiker bin, daß ich an allen möglichen Stellen 
wieder die artistische Rechtschaffenheit, den vornehmen Geschmack, den tiefsten 
Haß gegen die ekelhafte Sexualität der Wagnerischen Musik angepflanzt habe? 
[...] – Sie habe nie ein Wort von mir verstanden, nie einen Schr i t t  von mir 
verstanden: es hilft nichts; darüber müssen wir unter uns Klarhe i t  schaffen, – 
auch in diesem Sinn ist der ‚Fall Wagner‘ für mich noch ein Glücksfall [...].6 

Nietzsches Affekte, Scham, Ekel und Hass, richten sich gegen den 
ideologischen Wagnerismus, doch auch gegen Wagners Musik. Der Maß-
stab für die Verurteilung der Musik wird zwar mehrfach umschrieben, ohne 
dass doch eindeutig bestimmt würde, was „artistische Rechtschaffenheit“ 
bedeutet. Der vor allem in der Religionskritik etablierte Begriff der ‚intel-
lektuellen Rechtschaffenheit‘ wird von Nietzsche kurzerhand in die Ästhe-
tik überführt.7 Dass Nietzsche Gericht hält über Wagner ist der Gegensatz 
zur Haltung des Gratulanten, der, eingeweiht und geleitet durch Wagner, 
das Zusammenwirken im Hinblick auf eine totale Verwandlung der Lebens-
verhältnisse feierte. Dass sich Nietzsche nun als „eine Art Gewissensrath 
für deutsche Musiker“ bezeichnet, und das heißt als eine Art Beichtvater, 
passt zumindest dazu, dass besonders die Wagners Musik zugeschriebene 
Sexualität Anstoß erregt. Wie auch immer die mit Nietzsches Brief an 
Malwida von Meysenbug aufgeworfenen Fragen zu beantworten sind, zu 
beachten bleibt, dass der Brief als Ausdruck des Widerspruchs die 
vorgebrachte Redlichkeitsforderung zumindest von Seiten des Absenders 
einlösen will. 

Dass Nietzsche für das hier in den Mittelpunkt gerückte Thema, das 
Verhältnis von Musik und Lebensphilosophie, relevant ist, bedarf kaum der 
Erklärung. Wie intensiv sich die Forschung der Bedeutung des Lebens-
begriffs für Nietzsches Philosophie einerseits und seinem innigen Verhältnis 
zur Musik andererseits gewidmet hat, zeigt ein Blick in die einschlägigen 
Kompendien (ja selbst die Beziehung von Wagner und Nietzsche wird 
bereits im Format eines Handbuchs behandelt). Unstrittig ist auch die 
Relevanz, die Nietzsche für viele der als Lebensphilosophie im engeren 



Markus Kleinert  
 

30 

Sinne bezeichneten philosophischen Ansätze hat, die seit der Jahrhundert-
wende zunehmend systematisiert, institutionalisiert und popularisiert 
werden.8 Im vorliegenden Beitrag möchte ich zunächst das anhand der zwei 
Briefe angedeutete Verhältnis Nietzsches zu Wagner verdeutlichen, indem 
einige von Nietzsches Wagner explizit thematisierenden Schriften mit 
besonderer Rücksicht auf das Verhältnis von Musik und Leben heran-
gezogen werden (II). Vor diesem Hintergrund wird erkennbar, dass gerade 
der zwiespältige Charakter von Nietzsches Verhältnis zu Wagner zur nach-
vollziehenden Durchdringung dieses Verhältnisses veranlasst und anhält, 
wie sie von verschiedenen Repräsentanten der Lebensphilosophie durch-
geführt wird. Als Beispiel für eine solche lebensphilosophisch akzentuierte 
Rekapitulation wird dann stellvertretend ein frühes Werk von Theodor 
Lessing betrachtet, das einen originellen und weniger beachteten Beitrag 
aus dem Umkreis der Lebensphilosophie bietet (III). 

 

II. 
 

Nietzsches Schrift Richard Wagner in Bayreuth (1876) ist das vierte und 
letzte ausgeführte Stück der lose entworfenen Folge Unzeitgemäßer 
Betrachtungen und zugleich sein abschließender Beitrag zu jenem pro-
grammatischen Symphilosophieren über die Eigendynamik von Lebens-
anschauungen und Symbolsystemen, das mit Wagners Beethoven-
Festschrift (1870) und Nietzsches Geburt der Tragödie (1872) spektakulär 
an die Öffentlichkeit getreten war. Wenn sich der Wandel von Kulturen 
demnach zwar beobachten und nachvollziehen, nicht aber kontrollieren 
lässt, wenn allein durch Analogie zum Wechsel vergangener Lebens-
anschauungen eine Vorhersage zukünftiger Dynamik gewagt werden darf, 
dann setzt Nietzsche mit seiner Betrachtung über Wagner in Bayreuth noch 
einmal alles daran, die Analogie von antiker Tragödie und modernem 
Musikdrama und damit die kulturprägende Kraft des letzteren zu 
beschwören. Die Grundsteinlegung des Bayreuther Festspielhauses an 
Wagners 60. Geburtstag (wie könnte es anders sein) soll als historisches 
Ereignis vergegenwärtigt werden, als schicksalshafte Notwendigkeit, um 
auf diese Weise kulturell wirksam zu bleiben.9 Die Wirkung der von 
Wagners Reform der Kunst ausgehenden radikalen Verwandlung der Kultur 
wird von Nietzsche als Entsprechung zum tragischen Zeitalter der Griechen 
angedeutet, gewonnen werden soll eine Haltung der Stärke, welche das 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

31 

Leben als Leidenszusammenhang anerkennen und gleichwohl anziehend 
erscheinen lassen kann, wobei die Kunst zeitweilige Entlastung bietet. 

Die produktive Wirkung Wagners wird von Nietzsche zunächst negativ 
bestimmt: Sie erfordert und befördert beim Produzenten wie beim Rezipien-
ten eine unzeitgemäße Einstellung, die Befreiung von den gegenwärtig 
herrschenden Denk- und Empfindungsweisen, die unter dem Begriff der 
modernen Bildung zusammengefasst werden. Im Hinblick auf das hier 
gestellte Thema ist der fünfte Abschnitt der Betrachtung von besonderem 
Interesse, weil Nietzsche die produktive Wirkung Wagners darin positiv 
bestimmt, und zwar durch eine grundsätzliche Erörterung des Verhältnisses 
von Musik und Leben. Das entscheidende Wesensmerkmal der Musik 
besteht demnach darin, dass in ihr das individuierte Leben unmittelbar zum 
Ausdruck kommen könne, während es durch die konventionsgebundene 
sprachliche Symbolisierung verfälscht und verkehrt artikuliert werde, wobei 
dieser Verlust an Unmittelbarkeit in einer zunehmend reflektierten Kultur 
immer weniger wahrnehmbar wird. 

Wenn nun, in einer solchermaassen verwundeten Menschheit, die Musik unserer 
deutschen Meister erklingt, was kommt da eigentlich zum Erklingen? Eben nur 
die r ich t ige  Empf indung, die Feindin aller Convention, aller künstlichen 
Entfremdung und Unverständlichkeit zwischen Mensch und Mensch: diese 
Musik ist Rückkehr zur Natur, während sie zugleich Reinigung und 
Umwandelung der Natur ist; denn in der Seele des liebevollsten Menschen ist die 
Nöthigung zu jener Rückkehr entstanden, und in  ihre r  Kuns t  e r tön t  d ie  in  
Liebe  verwandel te  Natur .10 

Die in der Musik akustisch mitgeteilte authentische Empfindung fungiert 
nicht nur als Maßstab für die anderen Sinne und künstlerischen Ausdrucks-
möglichkeiten, wobei Wagner als „der Wiederhersteller einer Ein- und 
Gesammtheit des künstlerischen Vermögens“11 ohnehin über die Grenzen 
der Künste hinweg agiert, als Bildner, Schauspieler, Dichter und Musiker. 
Der von Wagners Musik vermittelte Affekt wirkt auf eine Erneuerung aller 
gesellschaftlichen Sphären hin, er appelliert an eine Neubegründung der 
Kultur: „helft mir jene Cultur zu entdecken, von der meine Musik als die 
wiedergefundene Sprache der richtigen Empfindung wahrsagt“12; an späte-
rer Stelle wird diese Musik als „die Sprache der auch im Menschlichen 
wiederhergestellten Natur“13 bestimmt. So bewahrt und vermittelt in der 
Gegenwart nur die Musik einen schöpferischen Impuls, Vitalität, wie Nietz-
sche in Anspielung auf seine zwei Jahre zuvor veröffentlichte Betrachtung 
Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben formuliert: 



Markus Kleinert  
 

32 

Sehen sie [die bildenden Künstler bzw. jetzigen Menschen überhaupt, M. K.] in 
ihrem innerlichen Schauen keine neuen Gestalten vor sich, sondern immer nur 
die alten hinter sich, so dienen sie der Historie, aber nicht dem Leben, und sind 
todt, bevor sie gestorben sind: wer aber jetzt wahres, fruchtbares Leben, das 
heisst gegenwärtig allein: Musik in sich fühlt, könnte der sich durch irgend 
Etwas, das sich in Gestalten, Formen und Stylen abmüht, nur einen Augenblick 
zu weiter tragenden Hoffnungen verführen lassen?14 

Dem zukunftsweisenden Impuls arbeitet die zeitgenössische Kunst aller-
dings entgegen, insofern sie das schlechte Gewissen der vom Historismus 
ausgezehrten und letztlich lebensmüden Zeit einschläfert oder betäubt. 

Das Verhältnis von Musik und Leben ist nach der vierten Unzeitgemäßen 
Betrachtung also deshalb einzigartig, weil momentan allein die Musik und 
insbesondere Wagners Musik die Ursprünglichkeit und Unmittelbarkeit des 
Lebens vermittelt, die eine vom Verstand beherrschte und im Verfall 
begriffene Kultur erneuern kann – und eben diesen Anstoß zur Erneuerung 
will Nietzsches Philosophie verständlich und wirksam werden lassen 
(wenngleich der Verfasser zu diesem Zeitpunkt wohl nicht mehr die 
anfängliche Beseligung in der Allianz mit Wagner empfunden hat). 

Wenden wir uns nun Nietzsches Antiwagneriana zu, und zwar exempla-
risch der späten Schrift Der Fall Wagner (1888). In der mehrteiligen Schrift 
wird Wagner als Idealtypus eines Problems behandelt, das zunehmend 
abstrakter erfasst wird. Im „Turiner Brief vom Mai 1888“ wird beispiels-
weise noch konkret das Erlösungs-Motiv der Musikdramen Wagners unter 
Bezugnahme auf Goethes „Bergschluchten“-Szene persifliert.15 In den 
weiteren Ausführungen rückt dann die Frage der Echtheit des Musikers im 
Kontrast zum Schauspieler in den Mittelpunkt, der ausschließlich auf 
Wirkung und Erfolg bedacht sei. Nietzsche identifiziert Wagner mit dem 
Schauspieler, der in der modernen Kultur mit seiner Überwältigungsästhetik 
und raunendem Tiefsinn Erfolg haben müsse.16 Doch es bleibt nicht beim 
Einspruch gegen die Theatralisierung der Künste und Verstellung der 
Künstler, bei der Forderung, „Dass  die  Musik  nicht  zu einer  Kunst  
zu lügen wird.“17 In der zweiten Nachschrift zum Turiner Brief wird die 
moderne Musik als notwendiger Ausdruck eines für die Moderne konsti-
tutiven „physiologischen Widerspruchs“18 erklärt, der im Epilog seine 
konzentrierteste und abstrakteste Kennzeichnung erhält. Nietzsche bestimmt 
sein Verhältnis zu Wagner dort auf der Grundlage des Gegensatzes von 
aufsteigendem und niedergehendem Leben, der in entsprechend gegen-
sätzlichen Lebenshaltungen und Wertungsweisen zum Ausdruck kommt, 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

33 

der Fähigkeit zur Verklärung des Lebens beziehungsweise dem Wunsch 
nach Erlösung vom Leben – wobei sich Nietzsche und Wagner nicht in der 
Teilhabe an diesen Haltungen unterscheiden, sie sind mit beiden bestens 
vertraut, sondern durch den ehrlichen oder unehrlichen Umgang mit diesem 
Gegensatz:  

Diese Gegensatzformen in der Optik der Werthe sind beide nothwendig :  es 
sind Arten zu sehen, denen man mit Gründen und Widerlegungen nicht 
beikommt. [...] Wogegen man sich allein zu wehren hat, das ist die Falschheit, 
die Instinkt-Doppelzüngigkeit, welche diese Gegensätze nicht als Gegensätze 
empfinden wi l l  [...].19  

Während die Dekadenz im christlichen Erlösungsbedürfnis ehrlich ein-
gestanden sei, werde die moderne „Instinkt-Widersprüchlichkeit“20 mit 
Wagners kunstreligiösen Erlösungen überspielt. 

Das Verhältnis von Musik und Leben behandelt Nietzsche in Der Fall 
Wagner also weniger unter dem Gesichtspunkt, dass die Musik Ausdruck 
unmittelbaren Lebens sei, als vielmehr unter dem Gesichtspunkt, wie reflek-
tiert der Gegensatz von aufsteigendem und niedergehendem Leben be-
ziehungsweise die widersprüchliche Teilhabe an beiden Tendenzen im 
musikalischen Werk und der Persönlichkeit des Musikers zum Ausdruck 
komme. Die dabei erhobene Forderung von Ehrlichkeit, wie sie auch im 
Brief an Malwida von Meysenbug vorgebracht wird, wird allerdings nicht 
begründet. So ähnelt die Selbstüberwindung des ehrlichen Philosophen 
zuletzt vielleicht doch derjenigen eines Moralisten, von der er sie im 
Vorwort zu seiner Schrift unterschieden wissen wollte. 

In der in Ecce homo (1888) enthaltenen Selbstdeutung von Der Fall 
Wagner wird Nietzsche die im Epilog herausgearbeitete Problematik 
aufgreifen und im Hinblick auf die deutsche Philosophie weiter ausführen, 
insofern die deutsche Philosophie zur Unredlichkeit, Uneindeutigkeit und 
Vergleichgültigung von Gegensätzen verführe, gegen die Nietzsche Ein-
spruch erhebt als „der erste rechtschaffne Geist in der Geschichte des 
Geistes, der Geist, in dem die Wahrheit zu Gericht kommt über die 
Falschmünzerei von vier Jahrtausenden“21. Die auf diese Weise nachträglich 
noch hervorgehobene Problematik des Epilogs wurde in der Forschung 
durchaus gewürdigt, etwa von Dieter Borchmeyer.22 Auch dort bleibt jedoch 
offen, ob sich die Bereitschaft zur radikalen Selbstanalyse weiter begründen 
lässt und welche Konsequenzen die Klärung der eigenen „Instinkt-
Widersprüchlichkeit“ hat. 



Markus Kleinert  
 

34 

Nachdem das Verhältnis von Musik und Leben anhand von Nietzsches 
Schriften über Wagner unter einem artikulatorischen Gesichtspunkt (Musik 
als Vermittlung von Unmittelbarkeit) und einem kriteriologischen Gesichts-
punkt (Selbstreflexion des Musikkritikers) untersucht wurde, soll zum 
Abschluss dieses Nietzsche-Abschnitts noch ein literarischer Aspekt ange-
sprochen werden. Vor dem Hintergrund von Nietzsches Kritik an Wagner 
und dessen Musik (die den von ihr ausgehenden Reiz doch nie gänzlich 
bestreitet) lässt sich fragen, welche Musik Nietzsches Ansprüchen eigent-
lich gerecht würde. Hinweise auf diese Art von Musik finden sich auch in 
Nietzsches später Kompilation Nietzsche contra Wagner (1888). Die vor-
bildhafte Musik wird gemäß der im Spätwerk angedeuteten ‚physiologi-
schen Ästhetik‘ zunächst als körperlich erfahrene Erleichterung bestimmt, 

wie als ob alle animalischen Funktionen durch leichte, kühne, ausgelassne, 
selbstgewisse Rhythmen beschleunigt werden sollten; wie als ob das eherne, das 
bleierne Leben durch goldene zärtliche ölgleiche Melodien seine Schwere 
verlieren sollte.23 

Bedeutsamer als die in diesen abschließenden Aktenstücken eines Psycholo-
gen wiederholten Kritikpunkte an Wagner (Theatralisierung, Selbstbetrug in 
Bezug auf die gegensätzlichen Lebenstendenzen), bedeutsamer auch als die 
gegen Wagner aufgebotenen musikalischen Gegenfiguren von Bizet bis 
Peter Gast (Heinrich Köselitz) ist vielleicht Nietzsches Verfahren der 
literarischen Evokation von Musik. In einem bezeichnenderweise „Inter-
mezzo“24 überschriebenen Abschnitt setzt Nietzsche zur Bestimmung seines 
musikalischen Ideals an, in positiven Umschreibungen, in negativen Ab-
grenzungen, in einer völkerpsychologisch grundierten Kontrastierung 
verworfener und zusagender Komponisten, wobei unter letzteren der 
besagte Freund und Wahlvenezianer Peter Gast natürlich nicht fehlen darf. 
Was die Gleichsetzung von Musik und Venedig und die Chiffre des Südens 
bedeuten, wird von Nietzsche durch ein eingeschaltetes, nicht explizit 
eingeleitetes oder nachträglich erläutertes Gedicht vorgeführt:  

An der Brücke stand 
jüngst ich in brauner Nacht. 
Fernher kam Gesang: 
goldener Tropfen quoll’s 
über die zitternde Fläche weg. 
Gondeln, Lichter, Musik  
trunken schwamm’s in die Dämmrung hinaus ... 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

35 

Meine Seele, ein Saitenspiel, 
sang sich, unsichtbar berührt, 
heimlich ein Gondellied dazu, 
zitternd vor bunter Seligkeit. 
– Hörte Jemand ihr zu? ...25 

Wenn dieses Gedicht Nietzsches musikalisches Ideal vermitteln kann, dann 
weniger seiner inhaltlichen und formalen Eigenheiten wegen, etwa mittels 
musikalischer Motive und Metaphern, als vielmehr durch seine per-
formative Qualität im Textzusammenhang: der Mitvollzug des lyrischen 
Tonfalls soll ein Erlebnis vermitteln, Nietzsches Stunde der wahren 
Empfindung (mit einer in der Soziologie derzeit beliebten Metaphorik 
könnte man von resonanter Weltbeziehung sprechen). Eine Verwandtschaft 
von Lyrik und Musik stiftet die Vermittlung von Unmittelbarkeit, für die die 
nachträgliche wissenschaftliche Konzeptualisierung irrelevant ist, wie 
übrigens auch der Umstand, dass Nietzsches Gedicht verschiedene Kom-
ponisten, von Gustav Krug bis Wolfgang Rihm, zu einer Vertonung 
angeregt hat. 

Wenn Nietzsches Engagement für oder gegen Wagner in den Blick 
genommen wird, wie hier im Hinblick auf das Verhältnis von Musik und 
Leben, dann ist selbstverständlich auch die literarische Verfahrensweise zu 
berücksichtigen. 
 

III. 
 
Wenige Jahre nach Nietzsches Tod veröffentlicht Theodor Lessing unter 
dem Titel Schopenhauer, Wagner, Nietzsche (1906) eine voluminöse 
Einführung in die moderne deutsche Philosophie.26 Auf dem Titelblatt sind 
neben den üblichen Angaben auch in kleiner Schrift zwei Goethe-Verse 
abgedruckt: „Sie dürfen früh des ew’gen Lichts genießen, / Das später sich 
zu uns herniederwendet.“ Die Verse aus der Anfangsszene von Faust II,27 
vom genesenden Faust auf die in der Morgensonne erglänzenden Berggipfel 
bezogen, lassen schon erahnen, welch zukunftsweisende Bedeutung den im 
Titel von Lessings Schrift genannten Geistesriesen zuerkannt wird. Lessing 
stellt seiner Schrift allerdings noch ein zweites Motto voran, das auf 
gesondertem Blatt wiedergegeben ist, und zwar ein Gedicht von Ludwig 
Klages: 
 



Markus Kleinert  
 

36 

Doch ein Klippengestade aus glutendem Erz, 
Es rage aus nächtlich dröhnender See 
In die künftige Welt und werfe den Schein, 
Der goldenen Schauer tönenden Schein 
In entweihter Seelen frierende Nacht 
Und lodre den Toten. 

Damit erhält Lessings Schrift eine lebensphilosophische Grundierung, wird 
hier doch mit synästhetischen Metaphern ein schöpferisches, Zukunft 
verbürgendes Leben im Gegensatz zu einer leblosen Gegenwart angedeutet 
(Klages selbst wird dieses Gedicht übrigens ebenfalls als Motto ver-
wenden)28. 

Lessings Ausführungen über Schopenhauer, Wagner und Nietzsche – 
von ihm charakterisiert als die „drei großen Künstler- und Priester-
philosophen“29 – basieren auf einer Reihe öffentlicher Vorträge, die er zwei 
Jahre zuvor in Dresden gehalten hatte. Die Umstände, unter denen diese 
Vorträge gehalten wurden, schildert Lessing so: 

Die Vorträge sind in einem großen Saale des Dresdener Hauptbahnhofes gehalten 
worden. Während ich sprach, fiel mein Blick auf die mächtigen Glasdächer und 
schönen Eisenkonstruktionen, auf Stahlrippen, Bögen, Brücken und Kuppeln, die 
Zweckmäßigkeit und Angepaßtheit unserer Tage, unsern Stil; eine neue Schön-
heit und Kunst, die aus sozialem Nutzen und wirtschaftlichem Fortschritt 
gewonnen und an praktisches Handeln geknüpft ist. Wir hörten das Donnern und 
Stampfen mächtiger Maschinen und atemloses Brausen von Bahnzügen in diese 
Vorträge dröhnen. Wir standen vor einer Welt von Dampf und Eisen, keuchender 
überwachter Arbeit, Ruß und Stahl.30 

Der auf sich gestellte junge Gelehrte ist offensichtlich darum bemüht, seiner 
prekären Lage etwas abzugewinnen, die Konfrontation mit der Technik und 
Industrie für die Erschließung der gegenwärtigen Weltanschauung zu 
nutzen. Zu beachten ist auch, dass Lessing seine einführenden Vorträge vor 
einem allgemein interessierten und nicht vor einem Fachpublikum hält. Das 
Konzept der Volksbildung entspricht ihm zufolge der Gegenwart, die das 
geistige Erbe einerseits als kompensatorische Gegenwelt zur prosaischen 
Realität versteht, andererseits aber für dessen soziale Verbreitung sorgt – 
und das letztlich lebensdienlich: „Der Substanzwert soll für neues Handeln 
produktiviert und in funktionelle Werte gewandelt sein, bis endlich das 
Niveau des Gesamtlebens zu seiner erschöpfenden Grenze gesteigert 
ist.“31 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

37 

Lessings Darstellung von Schopenhauer, Wagner und Nietzsche erfolgt aus 
psychologischer, genauer ‚charakterologischer‘ Sicht: Beabsichtigt ist eine 
Typologie des Verhältnisses von unvordenklicher Erfahrung (dem ersten 
Blick in die Welt) und Denken. Das Verhältnis von Ich und Umwelt 
entwickle sich dann in der steten Spannung von Differenzierung und 
Vereinheitlichung (in Lessings Terminologie: den ‚Urtendenzen‘ der ‚Mit-
ahmung‘ und ‚Gegenahmung‘) als „de[m] belebenden Widerspruch 
alles Seelenlebens“32, während eine einseitig dissoziierende oder synthe-
tisierende Auflösung der Spannung zu Vitalitätsverlust führe. 

Auf dieser Grundlage stellt Lessing zum Beispiel in Bezug auf Wagner 
die Widersprüchlichkeit von Lebenswillen und Weltüberwindung als 
Grundproblem vor, sei Wagner doch „ein Verklärer, Verherrlicher, 
Vergolder und jauchzender Liebhaber unseres Lebens und zugleich sein 
weiser Verächter und todestrauriger Richter“33. Mithilfe der Schopenhauer-
schen Philosophie und des Gegensatzes von Wille und Vorstellung habe 
Wagner dieses Problem begrifflich fassen können, weshalb hier ein 
Verwandtschafts- und kein Abhängigkeitsverhältnis vorliege, vor allem aber 
habe er im Tristan einen genuin musikalischen Ausdruck für die wider-
sprüchliche Einheit von Lebensbejahung und -verneinung gefunden. Ganz 
anders verhält es sich mit der in der Schopenhauer-Schule gepflegten 
metaphysischen Musiktheorie, die in der Anwendung unfruchtbar bleibe: 

Die ästhetische Grundtatsache der Einfühlung, nach welcher ein musikalisches 
Werk die Geschichte eines Lebens  ist und zwar meines  in einem idealen Ich 
für mich verobjektivierten Lebens, kann recht billig von metaphysischen 
Ästhetikern zu mancherlei Anthropomorphismen gemißbraucht werden. Da wird 
etwa gezeigt, daß aufsteigende Melodie „Bejahung des Willens zum Leben“, 
absteigende Tonleiterbewegung „Willenserschöpfung und Negation“ sei, daß 
Kettenschluß, Konfliktbildung und Synkopierung das Prinzip des Unendlichen 
oder der Totalität, Intervalle das Prinzip der Individuation vertreten, der Wechsel 
des Auf- und Abstiegs der Tonleiter als Aufstieg zum Geiste h in  oder vom 
Geiste her  symbolisch zu verstehen sei – spielerische Übertragungen, Analogien 
und Parallelen, die in den Bayreuther Blättern philosophisch bearbeitet wurden, 
ohne daß man ihre Wi l lkür  durchschaute: Die In te rpre ta t ion ,  die man dem 
psychischen Leben überhaupt  zuteil werden läßt, kann man selbstverständlich 
auch auf die Transposition dieses Lebens in der Musik  anwenden.34 

Was nun Lessings Darstellung des Verhältnisses von Nietzsche und Wagner 
betrifft, so enthält die Überschrift des einschlägigen sechsten der zehn 
Kapitel bereits einen Wink: Richard Wagner und Nietzsches Kampf 35. Die 



Markus Kleinert  
 

38 

in vielerlei Hinsicht untersuchte Auseinandersetzung zwischen Nietzsche 
und Wagner wird nämlich als eine vor allem Nietzsche angehende 
behandelt, da Nietzsches Kampf gegen Wagner mit einem von Nietzsche 
innerlich ausgetragenen Kampf hinsichtlich seiner eigenen künstlerischen 
und philosophischen Anlagen verbunden gewesen sei. Lessings diesbezüg-
liche Ausführungen seien hier trotz einiger Redundanzen ausführlich 
wiedergegeben, da sie das Problem des Kriteriums für Nietzsches Urteil 
über Wagner berühren: 

Nietzsche aber vernichtet und schlachtet den Dichter  ab. Er haßt, verabscheut, 
zergrübelt, veranalysiert das Stück Dichter und Künstler in seiner Seele. Der 
Philosoph in ihm nutzt das Artistische als Vivisektionsobjekt. Und wahrlich 
niemals war eine psychologische Anatomie mit schönerem Leichenmateriale 
ausgestattet. Er wollte Gelehr te r  sein; klarer, kalter, nüchterner, unerbittlich 
eisiger Gelehrter. Eine ungeheure Ehrlichkeit, eine noch nicht dagewesene 
Skepsis, höchste intellektuelle Sauberkeit und fast pedantische Ordnungsliebe 
machen ihn mißtrauisch gegen jede Art Kakozelie und Pathos. Alles Rhetorische, 
Pastorale und Dithyrambische, Exaggeration, der übersteigerte Akzent ,  der 
große Faltenwurf, der Brustton der Überzeugung, die lapidare Attitude – das 
wurde ihm zu einem neuen Prob lem.  Er entdeckt das Problem der  
Emphat ik . Er entdeckt, daß genau das se lbe  Wort, was bei ihm keusch und 
unschuldig war, an geschickteren Leuten Maske und Mittel sein mußte, daß 
genau der g le iche  Schrei, an dem er selbst fast starb, von klügeren Männern 
nicht ohne Se lbs tgenuß ausgestoßen wird, und daß man wirklich nicht 
un tersche iden  kann, ob die rote Farbe des Geschriebenen von Herzblut oder 
Tinte herrührt. Und er entdeckt zug le ich ,  daß das stumme Zucken der Lippe 
mehr  offenbart als die gewaltigen Gesten des Brustschlagens und Haaraus-
raufens, an die sein naiver Verehrungsdrang so gerne geg laubt  hätte. Und ein 
bewundernd trauriges Kind  wird zum unersättlichen, gellend lachenden 
Skept iker .  [...] Und er entdeckt auch in Wagner den Gestikulator und 
Lamenteur. Den „Heautontimorumenos“, der an sich le ide t ,  aber zugleich das 
Leiden zum Schauspiel vor sich selber macht. […] Er empfiehlt die Här te ,  die 
die Seele des Kämpfers vor dem Klagelied über sich selber wahrt! Und die 
Psychologie jenes Wahrsten und Verlogensten zeichnet er mit unausschöpflicher 
Feinheit im „alten Zauberer“ des Zarathustra. Immer etwas zu laut, immer etwas 
zu superlativisch, ein wenig unkeusch, ein Stück Plebejer. Damit will er das 
Menschentum Wagners  treffen. Aber er tut es ohne Liebe, schwarzsüchtig, auf 
Grund vorgefaßter Wertung. Und ohne psychologische Vollständigkeit [...].36 

Lessing führt vor, welche Schwierigkeiten mit dem Bewertungskriterium 
der Ehrlichkeit oder Echtheit verbunden sind, zumal wenn dieses vom 
Bereich der Wissenschaft auf den der Kunst übertragen wird, eine Über-



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

39 

tragung, deren Voraussetzungen selbst klärungsbedürftig sind. Es sind 
dieselben Schwierigkeiten, die im vorliegenden Beitrag mit Bezug auf 
Nietzsches Redlichkeitsforderung im Brief an Malwida von Meysenbug und 
im Epilog zu Der Fall Wagner behandelt wurden. Die lebensphilosophische 
Pointe von Lessings Ausführungen besteht darin, dass diese Schwierig-
keiten nicht beseitigt werden müssen, dass über Nietzsche und Wagner kein 
Urteil gefällt werden kann oder soll – die nachvollziehende Durchdringung 
ihres Verhältnisses in seiner Vielfältigkeit und Widersprüchlichkeit kann 
nämlich eine jede historische Beurteilung und Parteinahme übersteigende 
Verlebendigung bewirken. Im Sinne dieser lebensphilosophischen Herme-
neutik hält Lessing mit Bezug auf die von ihm dargestellten Vertreter der 
Geistesgeschichte fest: „Sie bleiben das Einzige, was unser Leben recht-
fertigt und heiligt, in dem Maße wie wir sie l ieben und vers tehen.“37 

Es läge nahe, Lessings Rekapitulation des Verhältnisses von Nietzsche 
und Wagner mit ähnlichen Darstellungen aus dem engeren oder weiteren 
Kreis der Lebensphilosophie zu vergleichen, zum Beispiel mit Georg 
Simmels Vortragszyklus Schopenhauer und Nietzsche (1907) oder mit 
Ludwig Klages’ Die psychologischen Errungenschaften Nietzsches (1926).38 
Im vorliegenden Beitrag soll jedoch noch kurz Lessings knapp zwei Jahr-
zehnte nach den Dresdner Vorträgen veröffentlichtes Büchlein Nietzsche 
(1925) angesprochen werden. Darin hebt Lessing an Nietzsches Philo-
sophie, auch bestätigend auf das eigene Jugendwerk zurückverweisend,39 
die Problematisierung des Verhältnisses von Geist und Leben hervor.40 Da 
die den Menschen auszeichnende Einheit gegensätzlicher, unmittelbarer 
(kosmischer) und reflektierter (logischer und ethischer) Lebensweisen 
gerade von der zur Schule verfestigten Lebensphilosophie verkannt werde41 
und nur von Lessing konsequent hervorgehoben, geht die Nietzsche-
Darstellung zeitweilig in eine konzentrierte Selbstdarstellung über: 

Der Grundgedanke aller meiner philosophischen Schriften war und ist immer 
wieder dieser: „Unsere Welt in Raum und Zeit, mitsamt Geschichte, Fortschritt, 
Entwicklung, ist – Mechanik“. […] Nichts ist erstaunlicher, nichts schrecklicher 
als dies: daß die mechanistische Natur aller Bewußtseinswelt dem europäisch-
amerikanisch-australischen Betriebsmenschengeschlechte bereits so ganz und gar 
entgeht, daß es unmöglich ward, diesem heutigen Wirklichkeitsmenschen noch 
fühlbar zu machen, daß er die gesamte „Welt“ eben doppelt hat: „lebendig“ als 
durch „Ahmung“ (Einsfühlung) gelebten Bildtraumreigen (brâhma-vidya); „im 
Bewußtsein“ als eine „Welt“ von Gegenständen und Formen, welche durchaus 
menschliche Schöpfung, d. h. Artefakte (Kunsterzeugnisse) sind. Diese meine 



Markus Kleinert  
 

40 

Erkenntnis fand noch kein Ohr. Und warum? Weil die gesamte gegenwärtige, als 
Idealismus, Kritizismus, Phänomenologie bezeichnete Philosophie zur bloßen 
Schulangelegenheit geworden ist. Nichts davon ging über in das tagtägliche 
Lebensgefühl, auch nicht in das Lebensgefühl derer, die diese Schulange-
legenheiten betreiben.42 

Ähnlich resigniert klingt auch die das Büchlein beschließende Analyse der 
Nietzsche-Aneignung durch die gebildete Welt. 

Kehren wir zum Schluss noch einmal zu Lessings Jugendwerk über 
Schopenhauer, Wagner und Nietzsche zurück. Auch dieses ist ja von einer 
gewissen Resignation bestimmt, insofern keineswegs sicher ist, dass die 
Rekapitulation des geistigen Erbes eine Verlebendigung bewirken wird. 
Den zu Beginn durch das Goethe- und das Klages-Motto angedeuteten 
Zukunftsvisionen wird am Ende des Buches eine hinzugefügt, die das 
Wirken des Einzelnen trotz aller Ungewissheit inmitten kosmischer Un-
endlichkeit mit der Parabel von einer Flaschenpost rechtfertigt: 

In grausame Zone verschlagen, in verhangen bleichem Dunkel, über uns das 
Sternenchaos, dessen Ahnung nichts übrig läßt als das Dreinergeben in die 
grenzenlose Gleichgültigkeit kleiner Menschenleben, kämpfend, aber nicht mehr 
hoffend, tapfer und todesgewiß, so erfriert in nördlichen Meeren das Schiff. Nur 
zuweilen in heimlichsten Nächten rüsten wir noch e in  Mal die Flaschenpost. 
Auf kleinen Zetteln einen Namen. Hat er nicht gelebt? Ist er uns gestorben? Wir 
tun es in die törichte kleine Flasche. Wir werfen sie in das große, große Meer. 
Mächtige See spült sie davon. Sie sinkt wohl zugrunde. Da wächst dann das 
Geschlinge fabelhafter und märchentoller Welten über sie dahin. Und die 
Jahrtausende ziehen vorüber. Oder vielleicht treibt sie vorbei an einem bessern 
Schiff. Aber keines nimmt sie auf. Vielleicht, aber es ist nicht wahrscheinlich, 
spielt Laune der See gerade s ie  an gesegneten Strand. Da wächst in holden 
Lüften ein Kind. Lächelnd entschlief es am Gestade. Und die alte Sonne wärmt 
es. Und das Meer rauscht ihm sein Geheimnis. Und salziger Seewind wirft 
tändelnd ihm vor Füße, was aus einem Leben übrig bleibt. Die Form 
zerschlagend findest du Namen. Grüße. Du verstehst sie nicht. Es ist f remde 
Sprache, Kind. Aber wohl leiser Schauer ergreift dich im Ahnen verschollenen 
Wollens. Es sei das deine. Sei gegrüßt, ungekannter Erbe.43 
 
 
 

ANMERKUNGEN 
 
1  Dieter Borchmeyer, Jörg Salaquarda (Hg.), Nietzsche und Wagner. Stationen 

einer epochalen Begegnung, Bd. 1, Frankfurt a. M./Leipzig 1994, S. 83 (mit 
Rückbezug auf Wagners Brief vom Februar 1870, der eine Synergie von 

 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

41 

 

musikalischer und philologischer bzw. philosophischer Bestimmung verheißt, 
S. 58 f.). Die insgesamt sechs an Wagner gerichteten Geburtstagsbriefe 
Nietzsches dokumentieren pointiert den Verlauf ihrer Begegnung, vgl. neben 
dem zitierten Brief S. 11–13, 224–226, 250–252, 271 f., 279. 

2  Johann Wolfgang Goethe, Sämtliche Werke, Briefe, Tagebücher und Gespräche, 
Abt. I, Bd. 7/1: Faust. Texte, hg. v. Albrecht Schöne, Frankfurt a. M. 1994, 
S. 446 (V. 11581–11586) bzw. S. 457 f. (V. 11890–11933). 

3  Vgl. z. B. Aldo Venturelli, ‚Goethe, Hölderlin, Feuerbach‘, in Wagner und 
Nietzsche. Kultur – Werk – Wirkung. Ein Handbuch, hg. v. Stefan Lorenz 
Sorgner, H. James Birx u. Nikolaus Knoepffler, Reinbek bei Hamburg 2008, 
S. 344–354, 344–349. 

4  Borchmeyer, Salaquarda (Hg.), Nietzsche und Wagner, Bd. 1 (Anm. 1), S. 84–86. 
Störungen der Familienidylle dienen in Cosima Wagners Briefen wiederholt zur 
Bestätigung der pessimistischen Weltanschauung, vgl. z. B. ihre Darstellung des 
Eisenbahn-Unfalls des Hundes im Brief vom 9. Februar 1872, S. 162–166. 

5  Ebd., S. 86 f. 
6  Friedrich Nietzsche, Sämtliche Briefe. Kritische Studienausgabe in 8 Bänden 

[KSB], hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München u. Berlin/New York, 
NY 22003, KSB 8, S. 457–459. 

7  Vgl. d. Verf., ‚Ambivalenz der intellektuellen Redlichkeit am Beispiel von 
Nietzsches „Antichrist“‘, in Religiosität und intellektuelle Redlichkeit, hg. v. 
Gerald Hartung u. Magnus Schlette, Tübingen 2012 (Religion und Aufklärung 
21), S. 71–83, 72, 79. 

8  Vgl. z. B. Robert Josef Kozljanič, Lebensphilosophie. Eine Einführung, Stuttgart 
2004, zu Nietzsche v. a. S. 85–104, zum Begriff der Lebensphilosophie und ihrer 
Aktualität S. 11–28, 241–244; Karl Albert, Lebensphilosophie. Von den 
Anfängen bei Nietzsche bis zu ihrer Kritik bei Lukács, Freiburg/München 1995, 
zu Nietzsche S. 47–69. 

9  Friedrich Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden 
[KSA], hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari, München u. Berlin/New 
York, NY 1999, KSA 1, S. 434 f.: „Als an jenem Maitage des Jahres 1872 der 
Grundstein auf der Anhöhe von Bayreuth gelegt worden war, bei strömendem 
Regen und verfinstertem Himmel, fuhr Wagner mit Einigen von uns zur Stadt 
zurück, er schwieg und sah dabei mit einem Blick lange in sich hinein, der mit 
einem Worte nicht zu bezeichnen wäre. Er begann an diesem Tage sein 
sechzigstes Lebensjahr: alles Bisherige war die Vorbereitung auf diesen Moment. 
[...] Was aber Wagner an jenem Tage innerlich schaute – wie er wurde, was er 
ist, was er sein wird – das können wir, seine Nächsten, bis zu einem Grade 
nachschauen: und erst von diesem Wagnerischen Blick aus werden wir seine 

 



Markus Kleinert  
 

42 

 

grosse That selber verstehen können – um mi t  d iesem Vers tändniss  ih re  
Fruchtbarke i t  zu  verbürgen .“ 

10  KSA 1, S. 456. Vgl. KSA 1, S. 507: „Der Unnatur, wenn sie einmal zum 
Bewusstsein über sich gekommen ist, bleibt nur die Sehnsucht in’s Nichts übrig, 
die Natur dagegen begehrt nach Verwandelung durch Liebe: jene will n ich t  
sein, diese will anders  sein.“ 

11  KSA 1, S. 468. 
12  KSA 1, S. 458. 
13  KSA 1, S. 507. Vgl. zur Wiederherstellung als Leitidee des 19. Jahrhunderts 

Clemens Heselhaus, ‚Wiederherstellung. Restauratio – Restitutio – Regeneratio‘, 
Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 25 
(1951), S. 54–81. 

14  KSA 1, S. 459. 
15  KSA 6, S. 16–19. 
16  KSA 6, S. 23–26, 37 f. In einer nachgelassenen Notiz begründet Nietzsche 

Wagners Anziehungskraft zum einen damit, dass das mit dem Mut der 
Verzweiflung über fehlende natürliche und kulturelle Anlagen geschaffene 
Musikdrama für ebenso misslich veranlagte Musiker attraktiv sein müsse; zum 
anderen trage der Erfolg zur Attraktivität bei. Nietzsches Ausführung des zweiten 
Aspekts ist hier erwähnenswert, weil er nur an dieser Stelle noch einmal den im 
eingangs zitierten Brief an Malwida von Meysenbug gebrauchten Begriff 
‚Gewissensrat‘ verwendet – wohlgemerkt nicht in Bezug auf sich selbst, sondern 
in Bezug auf den sich bei gefährdeten Musikern einschmeichelnden Wagner, NL 
1888, 14 [165], KSA 13, S. 349 f.: „Der Erfolg Wagners ist ein großer 
Verführer . Setzen wir einmal den Fall, daß dieser Verführer reden lernt, daß er 
sich in Gestalt eines klugen Freundes und Gewissensraths zu jungen Musikern 
gesellt, die in der Tiefe ihres Ichs ein kleines Verhängniß tragen – und schon 
hören wir ihn reden, zutraulich, biedermännisch, von einer engelhaften Toleranz 
für alle ‚kleinen Verhängnisse‘ …“. 

17  KSA 6, S. 39. 
18  KSA 6, S. 48. 
19  KSA 6, S. 51.  
20  KSA 6, S. 53. 
21  KSA 6, S. 361. 
22  Dieter Borchmeyer, ‚„Ich habe ihn geliebt und Niemanden sonst.“ Nietzsches 

Wagner-Kritik zwischen Passion und Polemik‘, in Nietzsche und die Musik, hg. 
v. Günther Pöltner u. Helmuth Vetter, Frankfurt a. M. u. a. 1997, S. 93–114,  

 



Seliger Knabe und Gewissensrat 
 

43 

 

110 f.; ders., Richard Wagner. Ahasvers Wandlungen, Frankfurt a. M./Leipzig 
2002, S. 445–473, 468. 

23  KSA 6, S. 419. 
24  KSA 6, S. 420 f. 
25  KSA 6, S. 421. Vgl. die Integration des „Intermezzos“ in Ecce homo, KSA 6, 

S. 291. 
26  Theodor Lessing, Schopenhauer, Wagner, Nietzsche. Einführung in die moderne 

deutsche Philosophie, München 1906. 
27  Vgl. Goethe, Faust (Anm. 2), S. 206 (V. 4697 f.). 
28  Ludwig Klages, Rhythmen und Runen. Nachlass, hg. v. dems., Leipzig 1944, als 

Motto ohne Titel S. [5], mit dem Titel „Monument“ S. 236. Vgl. die auf 1915 
datierte Einleitung, S. 15–21, 20: „Unaufhaltsam schwindet die alte Menschheit, 
schwindet das Urleben des Planeten dahin, und schon ist der Tag in 
beklemmender Nähe, wo als beraubt des nährenden Seelenstoffes auch das 
Zwischenspiel der ‚denkenden Vernunft‘ erlahmt und mit dem Weltalter des 
posthistorischen (nicht mehr Menschen, sondern) Automaten der Schlußakt, der 
des Verendens beginnt. Solches unentrinnbar vor mir sehend erfaßte ich es als 
meine Bestimmung,  dem Leben e in  Monument  zu  e r r ich ten , das im 
Innersten das heilige Feuer hege, dem die Gesänge meiner Jugend entsprühten, 
um es herum die Steilmauer des Wissens schließe, bekrönt mit gorgonischen 
Zeichen der Mystik, nach außen aber die beweisestarrenden Bastionen der 
Überzeugung kehre, an denen – similia similibus! – der Verstand zerschelle. Eine 
Trojaburg sollte es sein urweltlicher Schauer unter der Kuppel der Ewigkeit – 
und wiederum gleich den Sphinggen und Pyramiden ein in die Zukunft zürnendes 
Denkmal verschollener Wunder – und endlich Schatzhaus und Waffenkammer 
der Eingeweihten, falls doch noch einmal auf diesen Winter der Zeiten ein neuer 
Frühling folge.“ 

29  Lessing, Schopenhauer, Wagner, Nietzsche (Anm. 26), S. 2. 
30  Ebd., S. 3. 
31  Ebd. 
32  Ebd., S. 178. 
33  Ebd., S. 223. 
34  Ebd., S. 202. 
35  Ebd., S. 209–249. 
36  Ebd., S. 238–240. 
37  Ebd., S. 224. 
 



Markus Kleinert  
 

44 

 

38  Vgl. z. B. David Wachter, Günter Seubold, ‚Rezeption in der Philosophie-
geschichte‘, in Wagner und Nietzsche (Anm. 3), S. 462–474, 462 f. Zu einer 
aktuellen Auseinandersetzung mit Klages und den ‚Kosmikern‘ s. Simon Strauß, 
‚Kreis ohne Kleister‘, Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 218 (19. September 
2018), S. N 3. 

39  Theodor Lessing, Nietzsche, Berlin 1925, S. 16, 71. 
40  Ebd., S. 50, vgl. S. 54–57, 74–83, 95–100. 
41  Ebd., S. 94: „jener Lebensphilosophie mit ihrem doppelten Irrtum, einmal aus der 

bewußtseinswirklichen Welt, die ja doch selber nur in das Leben hineingebaut ist, 
etwas Lebendiges, Bewußtseinsjenseitiges denkend herleiten zu wollen, und 
sodann gar die Sphäre des Vernunftwahren, nach deren Norm eine Wirklichkeit 
zustande kommt, für etwas selber ‚Wirkliches‘, ja gar ‚Lebendiges‘ zu halten.“ 

42  Ebd., S. 85 f., vgl. S. 91 f. 
43  Lessing, Schopenhauer, Wagner, Nietzsche (Anm. 26), S. 481 f. Es folgt eine 

Vignette, die die Erdkugel zeigt, umringt von Sternenkreis und Uroboros. 
 
 

ABSTRACT 
 

Nietzsche’s ambivalent relationship to Wagner is mirrored in his reflections 
on music and life: In Richard Wagner in Bayreuth, music, and especially 
Wagner’s music, is an expression of regenerated life within a degenerated 
culture, and, therefore, of paramount importance for life. In an opposite 
direction, The Case of Wagner focuses on how the contradiction between 
regeneration and degeneration is musically reflected, culminating in a 
demand for artistic truthfulness and honesty against Wagner. The influence 
of the Nietzsche-Wagner controversy on life-philosophy is exemplified by 
Theodor Lessing: In his early lectures Schopenhauer, Wagner, Nietzsche 
(1906) and his treatise Nietzsche (1925) Lessing unfolds the contradictions 
in Nietzsche’s relationship to Wagner – not to eradicate them but to 
recapitulate them in a timely way. 

 



45 

 
 
 
 

CHRISTOPH LANDERER 
 

(Un)formalistische Wahlverwandtschaften:  
Hanslick und Simmel 

 
 

In rascherem oder langsamerem Tempo nagen die Kräfte des Lebens an jedem 
einmal entstandenen Kulturgebilde; sowie es zu seiner vollen Ausbildung gelangt 
ist, beginnt darunter schon das nächste sich zu formen, das es nach kürzerem oder 
längerem Kampfe zu ersetzen bestimmt ist.1  

Die historistischen Einsichten, die Georg Simmel in seinem 1918 erschie-
nenen Aufsatz Der Konflikt der modernen Kultur formuliert, sind typisch 
für die Epoche, aber sie scheinen in scharfem Widerspruch zu jenem zeit-
losen Objektivismus und klassizistischen Rationalismus zu stehen, den man 
gemeinhin mit der Musikästhetik Eduard Hanslicks assoziiert. Vor diesem 
Hintergrund kann es daher nur verblüffen, dass sich auch in Vom Musika-
lisch-Schönen (in der Folge VMS) eine Passage findet, die Simmels Ein-
sichten auffallend nahe kommt, ja sich in ihrer Substanz kaum von ihnen 
unterscheidet:  

Alle Tondichtung ist Menschenwerk, Product einer bestimmten Individualität, 
Zeit, Cultur, und darum stets durchzogen von Elementen schnellerer oder lang-
samerer Sterblichkeit. […] Die Bühne bedeutet das Leben des Dramaʼs, der 
Kampf um ihren Besitz den Kampf um sein Dasein. […] Publicum wie Künstler 
fühlen einen berechtigten Trieb nach Neuem in der Musik, und eine Kritik,  
welche nur Bewunderung für das Alte hat und nicht auch den Muth der Aner-
kennung für das Neue, untergräbt die Production. Dem schönen Unsterblich-
keitsglauben müssen wir entsagen.2 

Der erstaunlich radikale Historismus, der hier zum Ausdruck kommt, ist 
eine Einfügung in der sechsten Auflage von 1881; Hanslick übernimmt die 
Passage aus seiner Kritikensammlung Moderne Oper von 1875. Den ur-
sprünglichen Plan einer Umarbeitung der in erster Auflage 1854 erschiene-
nen Abhandlung zu einer fundierten wissenschaftlichen Musikästhetik hatte 
der nunmehrige Professor der Universität Wien nicht mehr verfolgt; in sei-



Christoph Landerer   
 

46 

nen Lebenserinnerungen schildert Hanslick, wie er in den 1860er Jahren, 
„müde des Arbeitens mit abstrakten Begriffen … Rettung und einen uner-
schöpflichen Genuß in der Geschichte der Musik“ fand:  

Was ist schön in der Musik? Ja, das haben verschiedene Zeiten, verschiedene 
Völker, verschiedene Schulen ganz verschieden beantwortet. Je mehr ich mich in 
historisches Musikstudium vertiefte, desto vager, luftiger zerflatterte die 
abstrakte Musikästhetik, fast wie eine Luftspiegelung, vor meinen Augen.3 

Dennoch wäre es zu einfach, von einer Art „historistischer Wende“ zu spre-
chen, in deren Verlauf der spätere Hanslick – VMS ist das Werk eines 28-
Jährigen – sich von Auffassungen löst, die für die Ästhetik seines musik-
ästhetischen Klassikers zentral waren. Bereits in der ersten Auflage hält 
Hanslick fest:  

Es gibt keine Kunst, welche so bald und so viele Formen verbraucht, wie die 
Musik. Modulationen, Cadenzen, Intervallenfortschreitungen, Harmoniefolgen 
nützen sich in 50, ja 30 Jahren dergestalt ab, dass der geistvolle Componist sich 
deren nicht mehr bedienen kann und fortwährend zur Erfindung neuer, rein 
musikalischer Züge gedrängt wird. Man kann von einer Menge Compositionen, 
die hoch über dem Alltagsstand ihrer Zeit stehen, ohne Unrichtigkeit sagen, dass 
sie einmal schön waren.4  

Vergleicht man die Passage etwa mit Bemerkungen Nietzsches aus 
Menschliches, Allzumenschliches von 1879 (zweiter Band, Vermischte Mei-
nungen und Sprüche), dann wird die durchaus pionierhafte Bedeutung die-
ses unerwarteten Historismus in einem formalen Theoriekontext klar er-
sichtlich. Nietzsche schreibt:  

Die Musik kommt von allen Künsten, welche auf einem bestimmten Cultur-
boden, unter bestimmten sozialen und politischen Verhältnissen jedesmal aufzu-
wachsen pflegen, als die letzte aller Pflanzen zum Vorschein, im Herbst und 
Abblühen der zu ihr gehörenden Cultur. […] Es liegt im Wesen der Musik, dass 
die Früchte ihrer großen Cultur-Jahrgänge zeitiger unschmackhaft werden, und 
rascher verderben, als die Früchte der bildenden Kunst oder gar die auf dem 
Baume der Erkenntnis gewachsenen.5  

Gegenüber Hanslicks Auffassungen von 1854 – die Nietzsche kannte, er 
studierte VMS gründlich nach der dritten Auflage von 1865, in der sich die 
Passage unverändert findet – bringt die Bemerkung aus Menschliches, 
Allzumenschliches ein Vierteljahrhundert später wenig Neues. Sowohl 
Hanslick als auch Nietzsche betonen das in der Musik stärker als in anderen 
Künsten ausgeprägte historische Moment, das zu ständigem Wandel und 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

47 

konstanter Erneuerung antreibt. In der Einfügung von 1881 bestimmt 
Hanslick spezifischer die Oper als Speerspitze dieses innovatorischen 
Impetus, da diese die „zusammengesetzteste, convenstionellste und daher 
vergänglichste“ aller „großen Musikformen“ sei. Aber bereits die allge-
meineren Ausführungen von 1854 zeigen eine historistische Theorieseite, 
die den Leser von VMS (ebenso wie manchen Interpreten) verwundert.6 

Seine Ausführungen zum Problem der Vergänglichkeit des Schönen 
machen klar, dass es auch einen „anderen Hanslick“ gibt als den formalisti-
schen Rigoristen, als der Hanslick der akademischen Nachwelt häufig gilt, 
und dass seine in Wahrheit schillernde und äußerst vielschichtige Abhand-
lung von 1854 theoretische Dimensionen besitzt, die bis heute nicht ganz 
ausgelotet wurden. Als „Lebensphilosoph“ ist er freilich nicht anzu-
sprechen; VMS gehört seiner Begriffs- und Geisteswelt nach einer anderen 
Epoche an, die die zentrale Wende zur Betonung der irrationalen Seite 
menschlicher Kultur und menschlicher Kulturprodukte noch nicht vollzieht; 
die beiden Zentralbegriffe für diese rational nicht aufschlüsselbare Seite, 
Leben und Wille, sind in VMS weder mit einer tragenden theoretischen 
Rolle ausgestattet noch sonstwie privilegiert. Dennoch finden sich auch in 
VMS Einsichten, die spätere philosophische Entwicklungen vorweg-
nehmen, ebenso wie auch Theoretiker der Lebensphilosophie auf Basis ihrer 
philosophischen Überzeugungen zu Auffassungen gelangen, die sich über-
raschend mit grundlegenden ästhetischen Perspektiven Hanslicks decken. 
Diese sozusagen zweifachen Wahlverwandtschaften sind, am Beispiel 
Simmel, Gegenstand der folgenden Ausführungen. 

Leben als theoretisch tragender Begriff spielt eine zwar untergeordnete, 
im Kontext mit Theoretikern und Ansätzen der Lebensphilosophie aber 
auch nicht völlig uninteressante Rolle in VMS. In relevanteren Kontexten 
taucht der Begriff vor allem in den theoretisch zentralen Kapiteln eins bis 
drei und dem abschließenden Kapitel sieben auf, die textgenetisch etwas 
später entstehen als die von Hanslick 1853 und 1854 vorveröffentlichten 
Kapitel vier bis sechs, in denen er noch eine stärker naturwissenschaftliche 
Orientierung verfolgt. Hanslick spricht etwa vom „Musikalisch-Schönen“ 
als der „Lebensfrage unserer Kunst“7, er beschreibt die Phantasie – ein 
Zentralbegriff der Abhandlung – als eine Instanz, die „ihren Lebensfunken 
aus den Sinnesempfindungen zog“8 oder das Verhältnis von dramatischem 
und musikalischem Prinzip in der Oper als „das innerste Lebensprincip 
derselben“9 (das dramatische Prinzip wird dabei, soll es in der Durch-
führung „rein“ erhalten werden, als „ihr die Lebensluft der musikalischen 



Christoph Landerer   
 

48 

Schönheit entziehend“ bestimmt).10 An einer zentralen Stelle im dritten 
Kapitel, wo er den Inhalt der Musik als „tönend bewegte Formen“ 
bestimmt, macht Hanslick klar, dass das dabei bemühte Bild der Arabeske 
keinesfalls als „todt und ruhend“ zu verstehen ist, sondern als „lebendige 
Arabeske“ und als „thätige Ausströmung eines künstlerischen Geistes, der 
die ganze Fülle seines künstlerischen Geistes unablässig in die Adern dieser 
Bewegung ergießt.“11 Am interessantesten sind wahrscheinlich jene Passa-
gen, in denen Hanslick den Begriff bzw. die Metapher des Lebens im Kon-
text eines zentralen musikalischen Elements solcher musikalischer 
„Bewegung“ verwendet: des Rhythmus. Ihn schildert Hanslick als „Puls-
ader musikalischen Lebens“12 und als musikalisches Qualitätsmerkmal, 
dessen Gestaltung darüber entscheidet, dass dieser „hier ein lebenswarm 
hüpfender Puls ist, dort ein Zapfenstreich.“13 Das anfangs erwähnte Zitat, 
das Hanslick 1881 aus der Modernen Oper übernimmt, kombiniert ver-
schiedene zeitgeistige Motive, die von vulgär-darwinistischen bzw. malthu-
sianischen Ideen (Kampf ums Leben/Dasein) bis zur zeitgenössisch 
ubiquitären Jahreszeit-Metapher reichen.14 

Auf einer rein begrifflichen Ebene fällt die Bilanz lebensphilosophischer 
Theoriemomente in VMS bescheiden aus. Der Begriff des Lebens hat keine 
fundierende Bedeutung für Hanslicks Musikästhetik, auch wenn verschie-
dene damit verbundene Motive verstreut in der Abhandlung auftauchen. Die 
Verwandtschaft mit späteren Theoretikern der Lebensphilosophie wie 
Simmel liegen in gemeinsamen gedanklichen Elementen, die sich viel-
schichtig und im theoretischen Detail nachzeichnen lassen. Dazu kommt ein 
bei Hanslick wie Simmel weitläufiger philosophischer Horizont, der bei-
nahe zwangsläufig zu Berührungspunkten führt. Dieser intellektuelle Über-
schneidungsbereich soll nun näher exploriert werden. 

Gewissermaßen ein Zufall in der Wahl des Gegenstands, hat das theoreti-
sche Denken des Juristen Hanslick und des Philosophen Simmel einen 
gemeinsamen theoretischen Ausgangspunkt: die systematische Reflexion 
der ethnologischen und naturwissenschaftlichen Grundlagen der Musik. 
Simmels 1880 als Dissertation verfasste Schrift „Psychologisch-ethnische 
Studien über die Anfänge der Musik“ wurde als Promotionsleistung abge-
lehnt; Simmel provomierte stattdessen ein Jahr später mit einer Arbeit über 
Kant. Hanslick begann seine Arbeiten zu VMS mit einem Text über die 
Beziehungen der Musik zur Natur, der ebenfalls stark ethnologisch unter-
füttert ist. Hanslicks Gedanken, die auf einen 1851 gehaltenen Vortrag 
zurückgehen, werden als sechstes Kapitel des Buches veröffentlicht; tat-



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

49 

sächlich sind sie der Nukleus der Abhandlung; von hier aus tastet sich 
Hanslick durch die ebenfalls vorveröffentlichten und stark psychologisch 
orientierten Kapitel vier und fünf zu den methodisch und philosophisch 
zentraleren Kapiteln eins bis drei vor.15 Simmels gescheiterte Dissertation 
wird 1882 in der von Lazarus und Steinthal herausgegebenen Zeitschrift für 
Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft unter dem Titel „Psychologi-
sche und ethnologische Studien über Musik“ veröffentlicht.16 Die Arbeit 
zeigt, ebenso wie Hanslicks Buchkapitel, wenig von den später entwickelten 
zentralen Theoremen – auch wenn im Fall Hanslicks der Zusammenhang 
mit den späteren Hauptthesen der Abhandlung freilich enger ist. Auch eine 
soziologische Perspektive im engeren Sinne wird in Simmels ursprünglicher 
Dissertation nicht entwickelt – das gilt insbesondere für den Begriff des 
Hörens, der in der Abhandlung keine Rolle spielt. In Hinblick auf ihre 
Anfänge sind die Parallelen zwischen Hanslick und Simmel wenig ergiebig.  

Gerade mit Blick auf diesen Begriff des Hörens haben Simmels spätere 
Überlegungen in seiner Soziologie17 pionierhafte Bedeutung, indem Simmel 
das Hören als Gemeinschaftsleistung bestimmt insofern, als es trotz seines 
„formalen Egoismus“ – als Organ, „das nur nimmt, aber nicht gibt“ – „sei-
nem Wesen nach überindividualistisch ist“.18 Mit seinen Überlegungen zum 
Hörsinn als eines vergemeinschaftenden Wahrnehmungsmodus wird Sim-
mel, gemeinsam etwa mit Helmuth Plessner, zum Vorreiter einer Theorie 
„auditiver Vergesellschaftungen“,19 die sich zu einer allgemeinen soziologi-
schen Theorie der Sinnesmodalitäten ausdifferenzieren lässt. Durch die 
Natur des Hörsinns vermittelt, kommen einem Konzertpublikum andere 
Eigenschaften zu als einem Museumspublikum, da  

die Bestimmung des Gehörseindrucks, sich einheitlich und gleichmäßig einer 
Menschenmenge mitzuteilen … das Konzertpublikum soziologisch in eine 
unvergleichlich engere Einheit und Stimmungsgemeinschaft zusammen[schließt], 
als die Besucher eines Museums.20 

Simmels pionierhafte Ansätze zu einer Soziologie des Hörens treffen sich in 
manchem mit einem bis heute wenig beachteten späteren akademischen 
Werk Hanslicks, das der Geschichte des Concertwesens in Wien gewidmet 
ist und dessen erster Band21 eine Art Proto-Soziologie des Konzertpubli-
kums enthält, eine „Soziologie avant la lettre“,22 die zwar die von Auguste 
Comte begründete Disziplin nicht erwähnt, in seiner Untersuchung der 
Eigenheiten des Wiener Konzertpublikums im Wandel der Zeit und jener 
spezifischen Formen von „Geselligkeit“, die dieses Publikum konstituieren, 



Christoph Landerer   
 

50 

aber zu einem „Vorläufer der Musiksoziologie“23 wird. In VMS dagegen ist 
die von Simmel soziologisch reflektierte Bedeutung des Hörens bis heute 
weitgehend unbeleuchtet geblieben, was jedenfalls in der anglo-amerikani-
schen Forschung auch an Akzenten liegt, die die Übersetzung von Geoffrey 
Payzant gesetzt hat. Tatsächlich ist das Hören ein wesentliches theoretisches 
Anliegen der Abhandlung; auch die berühmte Passage von den „tönend 
bewegten Formen“ als Inhalt der Musik – von Payzant als „tonally moved 
forms“ übersetzt24 – rückt den Aspekt des faktischen Erklingens ins Zent-
rums seines ästhetischen Anliegens. In einer Art Erläuterung der drei-
gliedrigen Phrase, die Hanslick der Passage über die „tönend bewegten 
Formen“ nachstellt, und in der die Arabeske das Element der Form und das 
Kaleidoskop jenes der Bewegung exemplifiziert, kommt Hanslick am Ende 
seiner Ausführungen auf den Aspekt des „Tönenden“ zu sprechen:  

Wenn man die Fülle von Schönheit nicht zu erkennen verstand, die im rein 
Musikalischen lebt, so trägt die Unterschätzung des Sinnlichen viel Schuld. … 
Jede Kunst geht vom Sinnlichen aus und webt darin. Die „Gefühlstheorie“ ver-
kennt dies, sie übersieht das Hören gänzlich und geht unmittelbar ans Fühlen. 
Die Musik schaffe für das Herz, meinen Sie, das Ohr aber sei ein triviales Ding.25 

Hanslicks Musikästhetik ist wesentlich eine Theorie des musikalischen 
Hörens und darin eine Vorform soziologischer Hörtypologien wie etwa 
Adornos Theorie des „strukturellen Hörers“, der im Gegensatz zum auf die 
sinnliche Seite von Musik fokussierten Unterhaltungshörer bzw. dem 
unmusikalischen Hörer seine Aufmerksamkeit gezielt auf die innermusika-
lisch-technischen Zusammenhänge des Musikstücks lenkt. In VMS wird 
diese Grundtypologie zum Gegensatz zwischen dem eigentlich „ästheti-
schen“ und dem „pathologischen“ Hörer theoretisiert. Die „Kunst des 
Hörens“26, die Hanslicks Ansatz charakterisiert, lässt sich dabei auf zwei-
fache Weise mit Simmels Überlegungen verknüpfen: zum einen durch den 
vergemeinschaftenden Effekt, den historisch sich verändernde Hör-
erwartungen schaffen, zum anderen – und dieser Punkt ist in der Analyse 
zentral –, durch den im ästhetischen Hören erschlossenen „Geist“ des 
Musikwerks, der als Träger seiner ästhetischen Bedeutung fungiert.  

Es ist einer der modernsten, zugleich aber auch am wenigsten beachteten 
Züge von Hanslicks Musikästhetik, dass sie ästhetische Hörerfahrung nicht 
– wie man es bei einem (vorgeblichen) Formalisten erwarten würde –, starr 
aus gegebenen Strukturzusammenhängen ableitet, sondern historisch kon-
textualisiert. Der konstante Formenverschleiß der Musik, der unweigerlich 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

51 

zu Werken führt, die einmal „schön waren“ und den Komponisten „fort-
während zur Erfindung neuer, rein musikalischer Züge drängt“, basiert auf 
kontinuierlich sich abnutzenden Hörerwartungen, die den geistigen Gehalt 
einer Komposition an Innovation und Originalität und damit auch an sich 
verändernde historische Hörkulturen binden. Dieser notwendige Anteil der 
Geschichte an der musikalischen Hörerfahrung ist dabei nicht auf die Ver-
bindung von Musik und Gefühl beschränkt27, sondern betrifft den un-
mittelbaren ästhetischen Kern dieser Hörerfahrung. Die „geistige Befriedi-
gung“, deren Quelle auf Seiten des Hörers Hanslick darin sieht, „den Ab-
sichten des Componisten fortwährend zu folgen und hier voran zu eilen, 
sich in seinen Vermuthungen hier bestätigt, dort angenehm getäuscht zu 
finden“28, findet dort nicht mehr statt, wo die entsprechenden Kombinatio-
nen musikalischer Mittel aufgrund historischer Konvention zu festen Ver-
bindungen in den Hörerwartungen führen. Diese Hörerwartungen sind dabei 
„vergesellschaftet“ insofern, als sie auf das konkrete gemeinschaftliche 
Musikerlebnis einer konkreten historischen Konzert- und Darbietungskultur 
bezogen sind, vor dessen Hintergrund sich die Hörerwartungen bilden. In 
VMS ist damit auch eine proto-soziologische Theorie musikalischer Hör-
erfahrung verschachtelt, die bis heute keine echte Aufmerksamkeit gefun-
den hat und die in ihrem Zugang zum Problem eng mit Simmels Auffassun-
gen zum Hören als eines vergemeinschaftenden Wahrnehmungsmodus 
verbunden ist. 

Wichtiger mit Blick auf den Kern von Hanslicks Ästhetik ist aber ein 
zweiter Punkt: Das ästhetische Hören erschließt die über den sinnlichen 
Bereich hinausgehenden „geistigen“ Gehalte von Musik, die ihre eigent-
liche ästhetische Bedeutsamkeit konstituieren. Hier liegt der vielleicht 
wichtigste theoretische Überschneidungsbereich zwischen Hanslicks 
Musikästhetik und Simmels philosophisch-soziologischem Ansatz. Simmels 
Auffassungen zum geistig-objektiven Bereich menschlicher Kulturgebilde 
liefern, wenngleich allgemeiner gehalten und nicht explizit auf Musik bezo-
gen, eine philosophisch-soziologische Rahmentheorie für Hanslicks 
Musikästhetik, die dessen spezifischere Bemerkungen kongenial ergänzt. In 
zwei Schriften der Jahre 1918 und 1919, Der Konflikt der modernen Kultur 
und Der Begriff und die Tragödie der Kultur, führt Simmel seinen Stand-
punkt aus. In Simmels Analyse der Kultur ist der Begriff des Geistes 
wesentlich, er konstituiert die verschiedenen Inhalte der Kulturgebilde auf 
eine überindividuelle und überzeitliche Weise und vermittelt sich in ihnen: 
„Der Geist erzeugt unzählige Gebilde, die in einer eigentümlichen Selb-



Christoph Landerer   
 

52 

ständigkeit fortexistieren, unabhängig von der Seele, die sie geschaffen hat, 
wie von jeder anderen, die sie aufnimmt oder ablehnt.“29 Als Ergebnis des 
Kulturprozesses entstehen so „jene objektiv geistigen Gebilde […]: Kunst 
und Sitte, Wissenschaft und zweckgeformte Gegenstände, Religion und 
Recht, Technik und gesellschaftliche Normen.“30 Insofern  

das geistgewordene Leben fortwährend solche Gebilde schafft, die einen 
Anspruch auf Dauer, ja auf Zeitlosigkeit tragen, so mag man sie als die Formen 
bezeichnen, in die dieses Leben sich kleidet, als die notwendige Art, ohne die es 
nicht in Erscheinung treten, ohne die es nicht geistiges Leben sein kann.31  

Simmels Analyse betrifft ein breites Spektrum an Kulturprodukten unter-
schiedlicher Konkretisationsgrade („die sozialen Verfassungen und die 
Kunstwerke, die Religionen und die wissenschaftlichen Erkenntnisse, die 
Techniken und die bürgerlichen Gesetze und unzähliges andere“).32 Musik 
und Musikwerke werden von Simmel in diesem Zusammenhang nicht 
erwähnt, sind aber freilich mitgedacht; auch sie sind „objektiv geistige 
Gebilde“, die, einmal geschaffen, eine von ihrem Schöpfer losgelöste Exis-
tenz führen und Formen konstituieren, über die sich ihre Inhalte/Gehalte 
vermitteln.  

Simmels Auffassung hat eine gewisse Ähnlichkeit mit Karl Poppers 
späterer Theorie einer „Welt objektiver Gedankeninhalte“ („Welt 3“), die 
als eine „Theorie des objektiven Geistes“ zu verstehen ist. Poppers „Welt 3“ 
ist enger als der Gegenstandsbereich des „objektiven Geistes“ in der Theo-
rie Simmels und privilegiert propositionale und idealerweise sprachlich 
vermittelte Gehalte. Vom Hegelschen „objektiven Geist“, von dem Simmels 
Auffassungen noch näher abstammen, unterscheiden sich Poppers Auf-
fassungen durch ihren pointierten Kognitivismus, d. h. ihren klaren Fokus 
auf „die Welt der möglichen Gegenstände des Denkens; die Welt der Theo-
rien an sich und ihrer logischen Beziehungen“.33 Institutionen, moralische 
und kulturelle Praktiken im weiteren Sinn oder technische Artefakte liegen 
außerhalb dieser Sphäre. Literarische Werke dagegen werden von Popper 
mit wissenschaftlichen Theorien parallelisiert; er spricht explizit von der 
„Welt der wissenschaftlichen und dichterischen Gedanken und Kunst-
werke“. Musik bzw. Musikwerke lassen sich in beiden ontologischen Kon-
zeptionen verorten; der engeren Poppers und der weiteren Simmels. Sie 
verfügen über eine quasi-kognitive Struktur, die eine objektive Sphäre kon-
stituiert und der sich damit eine vom Individuum losgelöste Existenz 
zuschreiben lässt; Popper erweitert seine Konzeption explizit in Richtung 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

53 

musikalischer Kompositionen, ja die „Welt 3“ zeigt sich für ihn „am aller-
eindeutigsten, wenn Dinge wie musikalische Kompositionen entstehen.“34 

Diese Konzeption von „objektivem Geist“, die die Musik (bei Simmel 
gemeinsam mit der allgemeinen Klasse der Kulturprodukte) als „objektiv 
geistiges Gebilde“ betrachtet und überhaupt den Aspekt des Geistigen in 
den Vordergrund rückt, trifft sich mit zentralen Intentionen Hanslicks, die 
ebendiesen geistigen Zugang zu Musikwerken stark privilegieren. In Hans-
licks Konzeption ist „Geist“ das positive Gegenmodell zum negativ konno-
tierten „Gefühl“; die wesentliche Stoßrichtung von VMS besteht in der 
Bekämpfung der „verrotteten Gefühlsästhetik“.35 Seine Auffassung von 
Musik als „objektives Gebilde“36 und von der Tätigkeit des Komponisten 
als einem „Arbeiten des Geistes in geistfähigem Material“37 weist ihn als 
Vertreter einer objektivistischen und proto-phänomenologischen Musik-
ästhetik aus, die der Musik eine eigene ideale Sphäre zuweist, die mit dem 
schillernden Begriff des Geistes in engem Zusammenhang steht. Diese 
untrennbare Verbindung von Schönheit, Formen und Geist wird in VMS 
durchgehend betont: 

Dadurch, daß wir auf musikalische Schönheit dringen, haben wir den geistigen 
Gehalt nicht ausgeschlossen, sondern vielmehr bedingt. Denn wir anerkennen 
keine Schönheit ohne Geist. Indem wir das Schöne der Musik wesentlich in 
Formen verlegt haben, ist schon angedeutet, dass der geistige Gehalt in engstem 
Zusammenhang mit diesen Tonformen stehe. Der Begriff der Form findet in der 
Musik eine ganz eigenthümliche Verwirklichung. Die Formen, welche sich aus 
Tönen bilden, sind nicht leere, sondern erfüllte, nicht bloße Linienbegrenzung 
eines Vacuums, sondern sich von innen heraus gestaltender Geist.38 

Interessant mit Blick auf Simmel ist hier vor allem die enge Verbindung 
von Formen und Geist, die bei Popper, im Rahmen seines platonistischen 
Ansatzes, nicht ausgeführt wird. Simmels Zugang ist allgemeiner und daher 
nicht auf die spezifischen Bedürfnisse musikästhetischer Theoriebildung 
umlegbar, aber seine Betonung des untrennbaren Zusammenhangs von 
Formen und Geist und deren historischer Dynamik trifft einen Punkt, der 
für Hanslicks Ansatz zentral ist. Simmel macht klar,  

daß das Leben in dem Augenblick, in dem es als geistiges zu Worte kommt, dies 
eben nur durch Formen kann, in denen allein auch seine Freiheit wirklich zu 
werden vermag, obgleich sie in demselben Akt auch die Freiheit beschränken.39  

Diese Dialektik zwischen der Bindung des Komponisten an kompositori-
sche Regeln und der Bestimmung seiner Tätigkeit als „freies Schaffen der 



Christoph Landerer   
 

54 

Phantasie“40 ist auch für Hanslicks Ästhetik wesentlich. Der Komponist 
schafft „Tonformen […], die aus freiester Willkür erfunden, und doch durch 
ein unsichtbar feines Band mit der Nothwendigkeit verknüpft erscheinen“,41 
seine Schöpfungen sind daher „ein Freies, Geistiges, daher unberechen-
bar.“42 

Hanslicks Begriff der Form (bzw. der Formen) steht, ebenso wie sein 
Begriff des Geistes, in sehr spezifischen und v.a. spezifisch musikästheti-
schen Kontexten. Beide Begriffe, obschon zentral für ein Verständnis der 
Abhandlung und des theoretischen Anliegens von VMS, sind nicht ganz 
leicht zu rekonstruieren. „Geist“ wird bei Hanslick offenkundig nicht im 
Sinn des Idealismus bzw. einer über das Musikwerk hinausweisenden 
Instanz verstanden (Übersetzungen als „ideality“ oder „spirituality“, wie sie 
sich etwa bei Payzant finden, sind daher irreführend). Der „Geist“, der vom 
Komponisten im Musikwerk ausgedrückt und vom Hörer in der Rezeption 
des Werks aufgenommen wird, ist ein „spezifisch musikalischer“ und auf 
die musikalisch-technischen Bestimmungen des Musikwerks bezogen. Der 
Bereich dieser „spezifisch-musikalischen“ Bestimmungen, der das melo-
disch-harmonische Strukturgerüst der Komposition – und im Besonderen 
des Themas –, aber auch sein faktisches Erklingen, betrifft, ist nicht ganz 
klar bestimmbar. Ebenso sind Hanslicks „Formen“ nicht streng im Sinn 
moderner Analyse zu verstehen (die „ein Gerippe aus blühendem Körper“43 
macht). Hanslicks Ästhetik entzieht sich auch orthodox-formalistischen 
Einordnungen, indem sie sowohl die Geschichtlichkeit des Schönen als 
auch die Bedeutung der über das rein Strukturelle hinausgehende akusti-
schen Komponente betont.  

Ein weiterer Aspekt ist hier von Bedeutung: Der formale Musikästhetiker 
Hanslick, ebenso wie der formale Soziologe Simmel, betonen mit ihrer 
formalen Orientierung zugleich auch den Aspekt der autonomen Bedeutung 
von Kunst; aus allgemeinen methodischen wie philosophischen Motiven, 
die sich bei Simmel aus dem Neukantianismus herleiten lassen, bei Hans-
lick aus seiner doppelten Verankerung im österreichischen Realismus (v.a. 
in seiner über Bolzano und Herbart vermittelten Version) und dem Idealis-
mus im Gefolge Vischers. Bei Simmel zeigt sich diese Orientierung auch in 
seiner würdigenden Bilanzierung der Theorie des „lʼart pour lʼart“, die  

alles das grundsätzlich ausschloss, was nicht ganz und gar innerhalb der Kunst-
sphäre liegt. […] Dass dieser Ausschluss geschah, war von unersetzlichem und 
unverlierbarem Wert. Er übte für die Kunst überhaupt dieselbe reinigende 
Wirkung, die ich […] den „rechnerischen“ Bemühungen in der Deutung der 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

55 

Malerei zuschrieb. Er löste die trüben Verschmelzungen der Kunst mit 
literarischen und ethischen, religiösen und sensuellen Werten.44  

Hanslicks Standpunkt ist, obwohl deutlich stärker politisch bzw. politisch-
opportunistisch motiviert, in erkennbarem Gleichklang mit der Auffassung 
Simmels, denn auch für ihn gilt: „nur was das Kunstwerk selbst ausspricht, 
wird sie [die ästhetische Untersuchung] hören und glauben.“45 Im dritten 
Kapitel von VMS führt Hanslick umfangreich aus, dass weder politische 
oder historische Verhältnisse, weder Kunstgeschichte noch Mathematik, 
auch nicht Symmetrie oder Analogien zur Sprache etwas Wesentliches über 
das Musikalisch-Schöne auszusagen in der Lage sind. Die autonome 
Bedeutung dieser „Kunstsphäre“ ist auch für ihn ein entscheidendes Postu-
lat; der Aspekt des Geistes und jener der Formen sind hier untrennbar auf 
eine Weise miteinander verbunden, die sich mit kunstexternen Mitteln nicht 
weiter aufschlüsseln lässt. 

Hanslicks „sich von innen heraus gestaltender Geist“ ist schwer zu 
fassen. Im Zentrum seiner Überlegungen steht dabei das „Thema“ bzw. 
„Motiv“, Hanslick spricht auch von musikalischen „Gedanken“ bzw. der 
musikalischen „Idee“.46 In seiner Analyse ist das Thema der primäre Träger 
ästhetischer Eigenschaften; es ist Träger und Ausdruck einer prägnanten, 
unverwechselbaren und auch historisch singulären Individualität. Das 
Thema dominiert Hanslicks Musikästhetik auf eine Weise, die seine 
Analyse im Grunde nicht nur zu einer Analyse, sondern auch zu einer 
Apotheose des Themas macht. Das Thema bestimmt Hanslick als eine 
„selbständige, ästhetisch nicht weiter trennbare Gedankeneinheit“,47 als 
„Hauptthema“ ist es „der wahre Stoff und Inhalt des ganzen Tongebildes“.48 
Das Thema ist der entscheidende, fast allein ausschlaggebende Faktor des 
ästhetischen Urteils:  

Nur dies macht eine Musik gut oder schlecht, dass ein Componist ein geist-
sprühendes Thema einsetzt, der andre ein bornirtes, daß der Erstere nach allen 
Beziehungen immer neu und bedeutend entwickelt, der Letztere seines wo-
möglich immer schlechter macht, die Harmonie des einen wechselvoll und immer 
neu sich entfaltet, während die zweite vor Armuth nicht vom Flecke kommt, der 
Rhythmus hier ein lebenswarm hüpfender Puls ist, dort ein Zapfenstreich.49  

Die musikalischen Möglichkeiten, die sich dem Komponisten bieten, sind 
im Thema selbst grundgelegt: „Was aber nicht (offenkundig oder versteckt) 
im Thema ruht, kann später nicht organisch entwickelt werden.“50 Hanslick 
denkt hier durchaus noch in traditionellen Bahnen, aber die „organische 



Christoph Landerer   
 

56 

Entwicklung“, die sein Urteil bestimmt, ist nicht mehr jene noch stärker 
schematische und regelgeleitete Form melodisch-harmonischer Konstruk-
tion, die die vorklassische Musikauffassung dominiert. Das „freie“, unge-
bundene, geistige Element ist in seiner Analyse privilegiert, das „Thema“ 
sein wesentlicher Ausdrucksmodus. Während aber die Ausführung eines 
musikalischen Gedankens nach den üblichen kompositorischen Regeln, 
obschon selbst ein Anwendungsfeld hoher Kreativität, eine Frage von 
Technik und musikalischer Erfahrung ist, ist die Erfindung des Themas ein 
für Hanslick rational nicht weiter aufschlüsselbarer Vorgang und ein 
Einfallstor für die irrationale Seite von Musik:  

… die Erfindung einer bestimmten Melodie ist der springende Punkt, aus wel-
chem jedes weitere Schaffen des Componisten seinen Ausgang nimmt. Durch 
jene primitive, geheimnisvolle Macht, in deren Werkstätte das Menschenauge 
nun und nimmermehr dringen wird, erklingt in dem Geist des Componisten ein 
Thema, ein Motiv. Hinter die Entstehung dieses ersten Samenkorns können wir 
nicht zurückgehen, wir müssen es als einfache Thatsache hinnehmen.51  

Diese „big bang theory of musical composition“52, die Hanslick zu einer 
“two-stage theory”53 ausgestaltet, die die Erfindung des Themas streng von 
seiner kompositorischen Ausarbeitung trennt, ist im Wesentlichen ein Rest 
klassischer Genie-Ästhetik und romantischer Auffassungen von Kunst. In 
Hanslicks Ästhetik durchbrechen sie ein dominant rationalistisches und 
regelzentriertes Schema durch die Annahme eines plötzlichen, quasi-
atomistischen – d. h. als „Samenkorn“ nicht weiter unterteilbaren – sponta-
nen Elements, das dem Geist des Komponisten „entspringt“ und der Kom-
position ihren wesentlichen ästhetischen Charakter aufprägt. Die Melodie 
ist „der springende Punkt, das Leben, die erste Kunstgestalt des Tonreichs, 
an sie ist jede weitere Bestimmtheit, alle Erfassung des Inhalts geknüpft.“54 

In der berühmt gewordenen Phrase von den „tönend bewegten Formen“ 
hat Hanslick explizit auf ein Element verwiesen, das seiner Auffassung 
nach zu den wesentlichen Bestimmungsmomenten von Musik gehört: 
Bewegung. Das Moment der Bewegung ist dabei nicht nur in jenem banalen 
Sinn relevant, in dem Musik als Zeitkunst sich dem Hörer nur über tempo-
rale Verläufe erschließt, sondern von umfassenderer Bedeutung, die aller-
dings nur selten in den Gesichtskreis der Hanslick-Forschung gelangte.55 In 
VMS hat Bewegung verschiedene theoretische Facetten, neben der allge-
meineren Funktion in den „tönend bewegten Formen“ ist Bewegung vor 
allem im Kontext von Hanslicks Gefühlskritik von Bedeutung; hier gilt sie 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

57 

Hanslick als das in musikästhetischen Kontexten theoretisch entscheidende 
Korrelat von Gefühl: 

Was kann also die Musik von den Gefühlen darstellen, wo nicht deren Inhalt? 
Nur das Dynamische derselben. Sie vermag die Bewegung eines physischen Vor-
ganges56 nach den Momenten: schnell, langsam, stark, schwach, steigend, fallend 
nachzubilden. Bewegung ist aber nur eine Eigenschaft, ein Moment des Gefühls, 
nicht dieses selbst.57 

Über die von Hanslick beschriebenen Möglichkeiten hinaus ermöglicht 
Musik – gemeint ist hier im Wesentlichen: das Thema – eine allgemeine 
Abbildung von Spannungszuständen, die die Melodie mit Willensregungen 
gemein hat; eine Beobachtung, die etwa bei Schopenhauer zu einem 
wesentlichen Ankerpunkt seiner Metaphysik der Musik wird. Analoge 
Ideen sind bei Hanslick nicht ausgeführt – die entfernt an Schopenhauer 
gemahnende Abschlusspassage der Abhandlung, die Musik als „tönendes 
Abbild der großen Bewegungen im Weltall“ bestimmt,58 streicht Hanslick 
in der zweiten Auflage in Reaktion auf eine Rezension von Robert 
Zimmermann.59 Hanslicks Betonung des Themas als einer musikalischen 
Grundgestalt mit einem klar gerichteten Charakter, als eine Art Zeitpfeil-
Konzeption der Musik im Unterschied zur Zeitkreis-Gestaltung der vor-
klassischen Tradition60, weist zwar auf Theorieentwicklungen des späteren 
19. Jahrhunderts hin, die den Willen zunehmend als kultur- und human-
wissenschaftlichen Grundbegriff etablieren, doch diese theoretischen Mög-
lichkeiten sind in VMS nicht entwickelt. 

Das Element der Bewegung verweist auf die dynamische Seite von 
Hanslicks Denken, es repräsentiert in gewisser Weise Aspekte, die die spä-
tere lebensphilosophische Theoriebildung unter den Gesichtspunkten Wille 
und Leben subsumiert. Hanslick nimmt einige dieser Einsichten vorweg, im 
Besonderen gilt dies für seine Betonung der Rolle der Geschichte, die er in 
späteren Auflagen noch pointierter in Stellung bringt. Doch wesentliche 
Aspekte dieser späteren dynamisch-irrationalistischen Auffassungen von 
Musik und von Kultur allgemein sind in VMS nicht ausgebildet. Wandel 
und „Absterben“ von Formen werden ähnlich wie bei Simmel betont, aber 
es fehlt das in den Vordergrund gestellte positiv-dynamische Modell, das 
Simmel im Leitbegriff des Lebens zur Verfügung steht. Wenn Simmel etwa 
schreibt, „Moralisten […] pflegen zu übersehen, daß nicht nur etwas 
Negatives, das Absterben der überlieferten Formen, geschieht, sondern ein 
durchaus positiver Lebensdrang diese Formen abstößt“, so würde Hanslick 



Christoph Landerer   
 

58 

sich ähnlichen Einsichten nicht verschließen, sie aber in einem anderen, 
weniger affirmativen, Begriffsrahmen formulieren. Der „Trieb nach 
Neuem“, von dem Hanslick spricht und der „gar häufig ein geringeres 
Kunstwerk über seine besseren Vorfahren [siegen lässt], wenn dasselbe den 
Athem der Gegenwart, den Pulsschlag unseres Empfindens und Begehrens 
uns entgegenbringt“61, zeigt zwar Ähnlichkeiten in der historischen Sicht 
der Dinge auf, markiert aber auch klar eine Grenze, die Hanslick nicht 
überschreiten will: Eine völlige Historisierung von Wertgesichtspunkten 
macht er nicht mit, ebenso wie die irrationalen Kräfte, die mit dem Begriff 
des Lebens verbunden sind, noch eingehegt bleiben. Anders als Simmel, 
dessen Theoriebildung Einsichten des 19. Jahrhunderts resümiert und auf 
das 20. Jahrhundert weist, blickt Hanslick in wesentlichen Bereichen seiner 
Ästhetik noch auf das 18. Jahrhundert zurück. 
 
 

ANMERKUNGEN 
 

 

1  Vom Musikalisch-Schönen, historisch-kritische Ausgabe, hg. v. Dietmar Strauß, 
Mainz 1990 (in der Folge VMS). Wenn nicht anders angegeben, beziehen sich 
die angeführten Zitate auf die erste Auflage von 1854.  

2  VMS, S. 95 f. 
3  Eduard Hanslick, Aus meinem Leben, hg. v. Peter Wapnewski, Kassel 1987, 

S. 154. 
4  VMS, S. 86. 
5  Friedrich Nietzsche, Menschliches, Allzumenschliches II, Kritische 

Studienausgabe, hg. v. Giorgio Colli u. Mazzino Montinari (KSA) 2, München 
1988, S. 452. 

6  Kevin Karnes schien die Bemerkung auf eine Weise unerwartet, dass er, 
jedenfalls mit Blick auf Hanslicks Verwendung des Begriffs des Schönen, einen 
„incautious slip of the pen“ zumindest für möglich hielt (Music, Criticism, and 
the Challenge of History. Shaping Modern Musical Thought in Late-Nineteenth 
Century Vienna, Oxford/New York, NY 2008, S. 52. 

7  VMS, S. 17. 
8  Ebd., S. 28. 
9  Ebd., S. 69. 
 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

59 

 

10  Ebd. 
11  Ebd., S. 75. 
12  Ebd., S. 74. 
13  Ebd., S. 95. Gerade das Motiv der Rhythmik, verbunden mit dem Bild des 

Lebensstroms, ist ein bedeutendes Element lebensphilosophischer Begriffs-
sprache und Theoriebildung. Bei Simmel ist die Idee eines solchen „Lebens-
stroms“ vor allem in ästhetischen Kontexten von Bedeutung. 

14  „Die Tonkunst macht es wie die Natur, welche mit jedem Herbst eine Welt von 
Blumen zu Moder werden läßt, aus dem neue Blüthen entstehen“, schreibt 
Hanslick zu Beginn der zitierten Passage. Das Bild kehrt – zeitgeistig wenig 
originell – bei Nietzsche wieder, der ebenso von „Herbst und Abblühen der zu ihr 
gehörenden Cultur“ spricht. 

15  Zur genetischen Kapitelfolge und dem allgemeinen Aufbau des Buches siehe Lee 
Rothfarb u. Christoph Landerer, Eduard Hanslickʼs On the Musically Beautiful, 
Oxford/New York, NY 2018, S. xvii-xxi. 

16  Georg Simmel, ‚Psychologische und ethnologische Studien über Musik‘, 
Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft 13 (1882), H. 3, 
S. 261–305, http://socio.ch/sim/verschiedenes/1882/musik.htm (Zugriff: 13. 
Jänner 2020). 

17  Georg Simmel, Soziologie. Untersuchungen über die Formen der 
Vergesellschaftung, Berlin 1908. Der entsprechende Abschnitt trägt den Titel 
„Exkurs über die Soziologie der Sinne“.  

18  Ebd., S. 654. 
19  Vgl. die von Dominik Schrage und Holger Schwetter im Springer Verlag 

herausgegebene Reihe Auditive Vergesellschaftungen. Hörsinn – Audiotechnik – 
Musikerleben, Link zur Forschungsgruppe: https://tu-dresden.de/gsw/phil/iso/tuk/ 
forschung/auditive-vergesellschaftungen (Zugriff: 13. Jänner 2020). 

20  Georg Simmel, Soziologie, http://socio.ch/sim/soziologie/soz_9_ex2.htm 
(Zugriff: 13. Jänner 2020). 

21  Wien 1869. 
22  Kurt Blaukopf, Pioniere empiristischer Musikforschung. Österreich und Böhmen 

als Wiege der modernen Kunstsoziologie, Wien 1995, S. 177. 
23  Ebd. 
24  Rothfarb und Landerer übersetzen die Passage mit „sonically moving forms“, 

Eduard Hanslickʼs On the Musically Beautiful (Anm. 15), S. 42. 
 



Christoph Landerer   
 

60 

 

25  VMS, S. 77. 
26  Ebd., S. 139. 
27  Vgl. ebd., S. 32 (Einfügung in der sechsten Auflage): „Wir begreifen oft kaum, 

wie unsere Großeltern diese Tonreihe für einen adäquaten Ausdruck gerade 
dieses Affekts ansehen konnten. … Wie viele Werke von Mozart erklärte man zu 
ihrer Zeit für das leidenschaftlichste, feurigste und kühnste, was überhaupt an 
musikalischen Stimmungsbildern möglich schien.“ 

28  Ebd., S. 138. 
29  Georg Simmel, Der Begriff und die Tragödie der Kultur, http://socio.ch/ 

sim/phil_kultur/kul_13.htm (Zugriff: 13. Jänner 2020). Der Aufsatz erschien im 
Rahmen von Simmels Arbeit ‚Philosophische Kultur‘ (Leipzig 21919). 

30  Ebd. 
31  Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur, http://socio.ch/sim/ 

verschiedenes/1918/kultur.htm (Zugriff: 13. Jänner 2020). 
32  Ebd. 
33  Karl Popper, Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf, Hamburg 1973, 

S. 174. 
34  Karl Popper u. John Eccles, Das Ich und sein Gehirn. Ein evolutionärer Entwurf, 

München 1982, S. 533. 
35  VMS, S. 9. 
36  Ebd., S. 106. 
37  Ebd., S. 79 (Kapitel drei); gleichlautend spricht Hanslick am Ende der 

Abhandlung, im textgenetisch nachfolgenden abschließenden Kapitel sieben, von 
einer „freien Schöpfung des Geistes aus geistfähigem, begriffslosem Material“ 
(VMS, S. 171). Ab der dritten Auflage von 1865 bildet diese Formulierung den 
Abschluss der Abhandlung, wobei die – argumentativ triviale – Beifügung 
„begriffslosem“ entfällt.  

38  Ebd., S. 77 f. 
39  Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur (Anm. 31). 
40  VMS, S. 80. 
41  Ebd., S. 87. 
42  Ebd., S. 97.  
43  Ebd., S. 50. 
 



(Un)formalistische Wahlverwandtschaften: Hanslick und Simmel 
 

61 

 

44  Georg Simmel, ‚Lʼart pour lʼart‘, Der Tag, Nr. 5, 4. Januar 2014, 
http://socio.ch/sim/verschiedenes/1914/art.htm (Zugriff: 13. Jänner 2020). 

45  VMS, S. 93. 
46  Thema, Motiv sind in VMS ebenso wie musikalischer Gedanke/musikalische 

Idee gleichbedeutend. Die durch Hugo Riemann später eingeführte Unter-
scheidung zwischen Thema und Motiv nach der Länge bzw. Komplexität einer 
musikalischen Sequenz findet sich bei Hanslick noch nicht. 

47  VMS, S. 165. 
48  Ebd., S. 167. Vgl. S. 168: „Das Thema eines Tonstückes ist also sein wesent-

licher Inhalt.“ 
49  Ebd., S. 86. 
50  Ebd., S. 168. 
51  Ebd., S. 80. 
52  Geoffrey Payzant, ‚Hanslick on Music and Time‘, in ders., Hanslick on the 

Musically Beautiful. Sixteen Lectures on the Musical Aesthetics of Eduard 
Hanslick, Christchurch 2002, S. 122. 

53  Ebd. 
54  VMS, S. 146. 
55  Eine Ausnahme bildet ein Aufsatz von Lydia Goehr: ‚Doppelbewegung: The 

Musical Movement of Philosophy and the Philosophical Movement of Music‘, in 
dies., Elective Affinities: Musical Essays on the History of Aesthetic Theory, New 
York, NY 2008, S. 1–43. 

56  Bis zur siebten Auflage steht an dieser Stelle „psychischen Vorgangs“. 
Wahrscheinlich hat Hanslick hier einen früheren Setzfehler korrigiert. 

57  VMS, S. 46 f. 
58  Ebd., S. 171. 
59  Vgl. Mark Evan Bonds, ‚Aesthetic Amputations. Absolute Music and the Deleted 

Endings of Hanslick´s „Vom Musikalisch-Schönen“‘, in Nineteenth-Century 
Music 36/1 (2012), S. 3–23. 

60  Zu dieser Entwicklung der europäischen Musik in der sog. Sattelzeit siehe Karol 
Berger, Bachʼs Circle, Mozartʼs Arrow. An Essay on the Origins of Musical 
Modernity, Berkeley, CA 2007. 

61  VMS, S. 95 f. 
 
 



Christoph Landerer   
 

62 

 

ABSTRACT 
 
Both Hanslick’s and Simmel’s academic path begins with meditations on 
music ethnology: Hanslick with the sixth chapter of On the Musically 
Beautiful, the core of his treatise; Simmel with his dissertation 
Psychological-Ethnological Studies on the Beginning of Music. According 
to mainstream interpretations, their theoretical interests move apart: 
Hanslick with his abstract formal notions becomes the founding figure of a 
context-free musical formalism; Simmel becomes one of the most 
prominent figures of a life-philosophy anchored in concrete individual 
processes and the theorist of a contextualized sociological theory that is 
exactly the opposite of Hanslick’s abstract formalism. A more precise 
view makes evident theoretical similarities, which are very astonishing 
from the perspective of Hanslick scholarship. The article analyses 
and reconstructs these similarities from Simmel’s sociological view on 
hearing, his views on the historicity of culture, the notion of culture, and the 
form issue. 



 

63 

 
 
 
 

OLIVIER HA N SE 
 

Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug  
zur Musik 

 
 
Es scheint naheliegend, dass Ludwig Klages (1872–1956), der von der 
Tanzhistorikerin Laure Guilbert „der Rhythmusphilosoph“1 genannt und 
vom britischen Germanisten Raymond Furness als ein Kind des tanzenden 
Gottes Zarathustra betrachtet wird,2 sich mit dem Thema der Musik und 
ihrer Wirkung auf den Körper eingehend auseinandergesetzt hat. Aber 
schon ein oberflächliches Überfliegen seines Werkes zeigt uns, dass der 
Rhythmus bei ihm kaum mit irgendwelcher Harmonielehre oder Musik-
theorie in Verbindung gesetzt wird, von denen sein Biograph Hans Eggert 
Schröder (1905–1985) sogar meint, er habe in diesen Fachgebieten 
„keinerlei Kenntnis“3 gehabt. Der Rhythmus wurde bei Klages vielmehr im 
Zusammenhang mit der Graphologie und der Charakterologie zum zentralen 
Thema; er ist also zunächst einmal weniger in seiner akustischen als in 
seiner visuellen und raumzeitlichen Dimension von ihm erfasst worden: Die 
mehr oder weniger ausgeprägte Rhythmizität von menschlichen Ausdrucks-
weisen bzw. Schriftstücken gilt dort als Zeichen ihrer Teilnahme am 
kosmischen Leben. 

Es findet sich zwar im 8. Band seiner Sämtlichen Werke ein interessantes 
graphologisches Gutachten „Zur Handschrift Beethovens“,4 in dem Klages 
dem Komponisten seine „weitgehende Arhythmie“5 vorwirft. Aber dieser 
Kommentar führt vor allen Dingen dazu, ihn als jemanden einzuschätzen, 
der „keinerlei Bindung und Einordnung“6 vertrug, als „nicht kosmo-
zentrisch, sondern egozentrisch“7 zu bezeichnen sei und somit grundsätzlich 
mit Napoleon wesensverwandt sei. Zwischen Beethovens Charakter und 
seiner Musik wird keinerlei Verbindung hergestellt, was man zumindest am 
Rande hätte erwarten können. Hans Eggert Schröder behandelt das Thema 
von Klagesʼ persönlichem Verhältnis zur Musik im Zusammenhang mit der 
Beschreibung seines Studienjahrs in Leipzig und kommt ebenfalls zu einem 



Olivier Hanse  
 

64 

eher zwiespältigen Urteil über das musikalische Interesse des Lebens-
philosophen. 

Das Musikleben Leipzigs hat Klages nicht zu fesseln vermocht; ein Konzert-
gänger ist er nie gewesen; daran hat auch die Stadt der Thomaskantoren und der 
Gewandhauskonzerte nichts geändert. In der Kunstmusik fand er „zuviel Geist 
und zu wenig Seele“; deshalb zog er ihr die Volksmusik vor; […] der 
Kunstmusik gegenüber blieb er zeitlebens Laie […]. Besuchte er ein Konzert, so 
um bestimmter Darbietungen willen; waren diese beendet, so pflegte er den Saal 
eilends mit langen Schritten zu verlassen […]. Gar keinen Zugang fand er zur 
Kammermusik […]. Auch die Oper entsprach seinen musikalischen Neigungen 
nicht […]. Seine eigene musikalische Betätigung beschränkte sich aufs Singen. 
Zwar hatte er als Schüler Klavierunterricht gehabt und es auch dahin gebracht, 
dass er einiges von Beethoven, Chopin und Mendelssohn spielen konnte; 
gefesselt aber hat ihn das nicht! In späteren Jahren hat er nie mehr gespielt. 
Dagegen hat er Zeit seines Lebens viel und gern gesungen.8 

Der Instrumentalmusik zog Klages also offenbar das Singen und der Kunst-
musik die Volksmusik vor. Laut Schröder habe er sogar viele Melodien 
auswendig gekannt: „Trinklieder, Wanderlieder, Liebeslieder, Kriegs-
lieder“.9 An die Seite des Volkslieds habe er außerdem die „Gesänge der 
Naturvölker“ gestellt. „Mit Hilfe der Schallplatten psychologischer Institute 
erwarb er sich, so Schröder, von den ersten Studiensemestern an 
weitreichende und gründliche Kenntnisse dieser Art Musik.“10 Der Grund 
für diese Vorliebe habe er, so der Biograph, in seinen eigenen philo-
sophischen Kategorien erklärt: „In den Melodien der Primitiven ist Element, 
im Volkslied Seele, in keinem der beiden Geist.“11 

Bevor wir uns diesen Grundbegriffen seiner Lebensphilosophie zu-
wenden, werden wir im Folgenden zeigen, dass Klages um die Jahrhundert-
wende mit seinem Interesse am Rhythmus und an der primitiven Musik 
keineswegs alleine stand. Unser erster Teil soll einige Aspekte der 
Rhythmusdiskussion um 1900 schildern, um Klagesʼ Beitrag innerhalb 
dieser Debatte zu situieren. Anschließend soll unser zweiter Teil einen 
Überblick über die Behandlung der Rhythmusproblematik durch den 
Lebensphilosophen verschaffen, bevor schließlich in einem dritten und 
vierten Teil zwei Aspekte seiner Auffassung von Musik näher beleuchtet 
werden: zuerst ihre lösende Wirkung in Bezug auf den inneren Rhythmus 
und die seelischen Kräfte des Menschen, und dann die Erkenntnisse, die aus 
seinem Studium der Musik von ‚Naturvölkern‘ über das komplexe 
Verhältnis von Rhythmus und Takt gewonnen werden. 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

65 

I. 
 
In den Jahren 1880–1925 war der Rhythmus eine Art „Schlagwort der 
Zeit“.12 Im Anschluss an die Rezeption Friedrich Nietzsches (1844–1900) 
und an die Entstehung der Jugendbewegung, des Jugendstils und des ‚freien 
Tanzes‘ entsteht in den letzten Jahren des 19. Jahrhunderts ein neues 
Verhältnis zum Körper und zur Natur.13 Im Kontext der Lebensreform-
bewegung (freie Körperkultur, Antialkoholbewegung, Vegetarismus, 
Siedlungsbewegung, Reformpädagogik usw.)14 und in zahlreichen zivili-
sationskritischen Schriften (etwa vom „Rembrandtdeutschen“ Julius 
Langbehn15 (1851–1907)), die das gesellschaftliche Unbehagen großer Teile 
des wilhelminischen Bildungsbürgertums zum Ausdruck bringen, sind 
Begriffe wie ‚Kultur‘, ‚Leben‘ oder auch ‚Rhythmus‘ als „Kampfbegriffe“ 
besonders beliebt, weil sie – wie Georg Bollenbeck (1947–2010) betont – 
„mit Leitwerten programmatisch aufgeladen [sind], die durch die Moderne 
gefährdet werden, und die es ermöglichen, aus Verlusterfahrungen heraus 
kontrastiv Erwartungen zu artikulieren“.16 Auf der einen Seite wird die 
Feststellung, dass der Rhythmus als interdisziplinärer und transversaler 
Begriff par excellence aus verschiedenen Fachgebieten verschwunden sei, 
zum Symptom für den Intellektualismus der Zeit und für den unproduktiven 
Triumph von Spezialisierung und Utilitarismus.17 Laut dem Musikwissen-
schaftler Hugo Riemann (1849–1919) sei beispielsweise das Desinteresse 
an rhythmischen Studien darauf zurückzuführen, dass die verschiedenen 
Bestandteile der Musik dem Zeitgeist entsprechend nur noch getrennt 
behandelt werden, während Musikstücke immer als organische Entitäten 
betrachtet werden sollten, denen der Rhythmus ihre Einheit verleihe.18 
Erzieher und Tänzer prangern ihrerseits die Arhythmie des modernen 
Menschen an, womit sie zum Teil ihr Gefühl einer wachsenden 
Atomisierung der Gesellschaft auf die Beschreibung der einzelnen Körper 
projizieren19 und gleichzeitig versuchen, sich als „Ärzte des sozialen 
Körpers“ zu profilieren und ihre auf eine allgemeine ‚Wiederrhythmi-
sierung‘ abzielenden Erziehungsmodelle als letzte Chance zu verkaufen, 
dem postulierten ‚körperlich-seelischen Verfall der zivilisierten Mensch-
heit‘ zu entkommen.20 

Der zivilisationskritische Diskurs um die allgemeine ‚Entrhythmisierung‘ 
und die Notwendigkeit einer Rückeroberung des Rhythmus als 
koordinierende, disziplinierende und ordnende Kraft stützt sich auf 
verschiedene Theorien, unter denen einerseits die Arbeiten der experi-



Olivier Hanse  
 

66 

mentellen Psychologie um Wilhelm Wundt (1832–1920) zur „subjektiven 
Rhythmisierung“21 und andererseits das Buch Arbeit und Rhythmus22 des 
Nationalökonomen Karl Bücher (1847–1930) sicherlich die größte Rolle 
gespielt haben. In letzterer Studie, die um eine Sammlung von Arbeits-
liedern verschiedener ‚Naturvölker‘ aufgebaut wurde, erkennt der Autor im 
Rhythmus ein „mächtiges kulturförderndes Element“23, das die von Natur 
aus arbeitsscheuen ‚primitiven Menschen‘ ursprünglich gelehrt habe, 
zusammen zu arbeiten, ihre Kräfte zu koordinieren und ihre Arbeit zugleich 
effektiver und lustvoller zu gestalten. Eine wichtige Rolle habe dabei die 
Automatisierung der Bewegungen gespielt, die unter dem Einfluss des 
regulierenden Gesangsrhythmus schnell eintrete. Rhythmisch gestaltete 
Arbeit sei berauschend und lustvoll gewesen, habe den Geist befreit und 
somit die mühsamste Aufgabe in eine Art Tanz verwandelt und u.a. die 
Entstehung der Poesie ermöglicht. Diese unter den Lebensreformern stark 
rezipierte Theorie inspirierte u. a. den Mitbegründer des Deutschen 
Werkbunds Wolf Dohrn (1878–1914) und den Genfer Erfinder der 
rhythmischen Gymnastik Emile Jaques-Dalcroze (1865–1950), die mit der 
Gründung einer Bildungsanstalt in Hellerau bei Dresden den Rhythmus „zur 
Höhe einer sozialen Institution erheben“24 wollten. Durch eine körperliche 
Erziehung für und durch den Rhythmus wollte Jaques-Dalcroze allen 
Kindern der Gartenstadt ermöglichen, die Musik zu verinnerlichen und neue 
Automatismen zu entwickeln, damit ihr Gehirn durch eine erhöhte 
Reaktionsfähigkeit des Nervensystems „völlige Freiheit der Kontrolle über 
die Muskelbewegungen“25 erlangen konnte. 

Im Gegensatz zu dieser Auffassung eines koordinierenden Rhythmus, der 
die Bewegungen ordnet und Individuen wie Gruppen zugleich leistungs-
fähiger, freier und glücklicher machen soll, vertritt eine Gruppe von 
Autoren die Auffassung eines „geistwidrigen“26 natürlichen Rhythmus, der 
vom Altgriechischen rheein = fließen abgeleitet wird, mit einer Wellen-
bewegung verglichen wird und grundsätzlich als Antagonismus zum 
mechanisierten Leben und zur Leistungsbesessenheit der Zeit fungiert. 
Anstatt auf Karl Bücher berufen sich diese gern auf Ludwig Klages und auf 
die Unterscheidung, die der Lebensphilosoph schon in seinen frühen 
graphologischen Schriften zwischen lebendigem Rhythmus und maschinel-
lem Takt macht. Und sie betrachten mit ihm die postulierte Verwechslung 
beider Phänomene als ein Symptom für die Blindheit der Zeit gegenüber 
den Erscheinungen des Lebens und für die mechanistische und 
lebensfeindliche Tendenz unserer Zivilisation. In dieser Huldigung eines 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

67 

ununterbrochenen natürlichen Rhythmus als „Urerscheinung des Lebens“,27 
die sich von der seelenlosen Wiederholung identischer Muster unter-
scheidet, ist ein zentraler Topos der Lebensphilosophie deutlich zu 
erkennen, den Thomas Rohkrämer treffend formulierte. 

Wie die Lebensreform sah auch die Lebensphilosophie eine tiefe Gefahr in einer 
Zweckrationalität, die über den technischen Bereich hinaus alle Bereiche des 
menschlichen Denkens und Handelns kolonialisiere. Gegen eine solche Domi-
nanz von im weiteren Sinne technischen Kategorien setzte sie „Leben“. Gegen 
anonyme Strukturen forderte sie eine lebendige Gemeinschaft, gegen natur-
wissenschaftliche Überzeugungen eine Akzeptanz des persönlichen Erlebens und 
gegen moralische Konventionen ein Ausleben der eigenen Emotionen, Bedürf-
nisse und Triebe […]. Einer angeblich „kranken“‘ Gesellschaft mit „toten“ Struk-
turen wurden neue Ideen entgegengehalten, die dem Leben näher sein sollten.28 

Durch die Beschäftigung mit dem Rhythmus erscheint Klages sozusagen als 
ein Kind seiner Zeit, einer Zeit, in der die Kritik an der allgemeinen 
‚Arhythmie‘, wie an der ‚Kulturlosigkeit‘ oder auch an der ‚Dekadenz‘, 
Teilen des Bildungsbürgertums vor allen Dingen dazu dient, die Dominanz 
von Profit und Utilitarismus in Frage zu stellen und der Gesellschaft neue 
Werte zu geben, damit sie aus der Sackgasse der ‚Zivilisation‘ heraus-
kommen kann. Auf der einen Seite finden sich Autoren und Denker, die mit 
Karl Bücher den Rhythmus als ein strukturierendes rationales Prinzip 
betrachten, das in der Vergangenheit eine zentrale kultur- und gemein-
schaftsfördernde Rolle gespielt habe und nun in der Erziehung, in der Kunst 
wie in der Gestaltung von Arbeit und Privatleben dringend reaktiviert 
werden müsse. Auf der anderen Seite wehrt sich gerade eine andere Gruppe 
gegen diese in ihren Augen mechanistische Auffassung von Rhythmus, die 
im Banne eines lebensfeindlichen Zeitgeistes stehe. Mit Ludwig Klages 
stellen sie sich auf die Seite der vitalen Kräfte, betonen den grundsätzlichen 
Gegensatz zwischen Rhythmus und Takt und suchen nach Wegen, um der 
Verdrängung des ersteren durch die dominant gewordene instrumentelle 
Vernunft entgegenzuwirken. 

 

II. 
 
Ludwig Klages vertritt die Auffassung, dass Rhythmus und Takt zwei 
Erscheinungen von unterschiedlichem Ursprung und völlig abweichender 
Struktur bilden. Er sieht den Takt als dem Bereich der Gesetzlichkeit und 



Olivier Hanse  
 

68 

der regelmäßigen Wiederholung eines identischen (oder als identisch 
wahrgenommenen) Musters zugehörig. In ihm sei grundsätzlich eine Regel 
zu erkennen, und zwar so, dass die Vollkommenheit des Taktes mit der 
Einfachheit der Regel wachse.29 Ihm setzt er den lebendigen Rhythmus 
entgegen, der niemals Gleiches wiederhole, sondern mit dem immer ein 
Ähnliches wiederkehre. Durch diese kontinuierliche Erneuerung erhalte 
jedes Naturphänomen und jede Lebenserscheinung seine einmalige Eigen-
art, die das Ergebnis ihrer Teilnahme am kosmischen Leben sei. 

Die Gebilde der Natur sind einzig und unwiederholbar. Nicht zwei aller 
Wasserwellen, Kristalle, Blätter, Tiere oder menschlichen Körper gleichen 
einander völlig. Kein Stern hat die Form der mathematischen Kugel und keine 
Bewegung findet genau im Kreise statt. Ein steter Umlauf zwar und ewiger 
Pendelschwung kennzeichnen das Ganze, wie er im Wechsel von Tag und Nacht 
und im Wandel der Jahreszeiten uns sowohl am eindrucksvollsten deutlich wird. 
Aber wie unausdenklich jedesmal neu und völlig unberechenbar in ihrer 
sinnlichen Erscheinungsform ist diese Art der Wiederkehr! […] Man halte 
daneben die Tages- und Jahreseinteilung des arbeitenden Städtebewohners mit 
ihren unwandelbar fixierten Zäsuren der Ess- und Arbeitspausen, der ‚festen 
Tage‘ und Wochenlängen, um augenblicklich einzusehen, dass dem Willen die 
Regel zur Seite steht oder die den Rhythmus durchbrechende und ihn schließlich 
zerstörende Mechanisierung der Lebensprozesse.30 

Mit teilweise sehr poetischen Schilderungen des rhythmischen Alllebens 
wie mit seinem langjährigen Versuch, eine biozentrische Erscheinungs-
wissenschaft aufzubauen, möchte Klages beweisen, dass der ‚logozentri-
sche‘ Ansatz der Naturwissenschaften, der grundsätzlich alles Lebendige 
‚entzaubert‘, in einen Mechanismus verwandelt und damit dem ‚Willen zur 
Macht‘ des modernen Menschen ausliefert, nicht der einzig mögliche ist. 
Dieser dominant gewordene utilitaristische Blick äußere sich u.a. in der 
unheilvollen Verwechslung von Rhythmus und Takt, in welcher der 
Lebensphilosoph eine andere Form der „uralten Verwechslung von Leben 
und Geist“31 zu erkennen meint, ein schwerwiegender Fehler, der seiner 
Meinung nach die westliche Philosophie etwa seit Platon (428/427 v. Chr.–
348/347 v. Chr.) durchzieht. Im Hauptwerk Der Geist als Widersacher der 
Seele wird dieser für sein Werk grundlegende Dualismus wie folgt 
zusammengefasst. 

Der Geist „ist“; das Leben vergeht – 
Der Geist urteilt; das Leben erlebt – […] 
Der Geist erfasst das Seiende; das Leben erlebt das Geschehen – 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

69 

Das (reine) Sein ist außerraumzeitlich, und so ist auch der Geist; das Geschehen 
ist raumzeitlich, und so ist es auch das Leben – 
Das Sein ist grundsätzlich denkbar, aber nie unmittelbar zu erleben; das 
Geschehen ist grundsätzlich erlebbar, aber nie unmittelbar zu begreifen – 
Die Urteilstat bedarf des erlebenden Lebens, worauf sie sich stütze; das Leben 
bedarf nicht des Geistes, damit es erlebe – 
Der Geist als dem Leben innewohnend bedeutet eine gegen dieses gerichtete 
Kraft; das Leben, sofern es Träger des Geistes wurde, widersetzt sich ihm mit 
einem Instinkt der Abwehr – 
Das Wesen des „geschichtlichen“ Prozesses der Menschheit (auch „Fortschritt“ 
genannt) ist der siegreich fortschreitende Kampf des Geistes gegen das Leben mit 
dem (allerdings nur) logisch absehbaren Ende der Vernichtung des letzteren. –32 

Ein ähnlicher Gegensatz kann zwischen Rhythmus und Takt erkannt 
werden: Der Takt wiederholt, der Rhythmus erneuert. Der Takt beginnt und 
endet; Taktieren ist Teilungsleistung und Grenzsetzung. Der Rhythmus 
fließt ununterbrochen, er ist unendlich. Der Takt weckt und hält wach; der 
Rhythmus löst Spannungen und versetzt in Schlaf. Der Takt gehört zum 
spaltenden Geist und ist somit lebensfeindlich; der Rhythmus ist eine 
Erscheinung des Lebens und somit geistwidrig. 

In verschiedenen Teilen seines Werks verwendet Klages den Rhythmus 
oder die Rhythmizität von Erscheinungen außerdem als eine Art Wertungs-
begriff. Die Natur, solange sie von der menschlichen Willkür nicht entstellt 
wurde, sei schön, weil sie vom Leben durchströmt und vom Rhythmus 
beherrscht sei. Letzterer versammele in seinem riesigen Puls alle Himmels-
körper, deren Bewegungen den Wechsel von Tag und Nacht und den Zyklus 
der Jahreszeiten bedingen, die Pflanzen- und die Tierwelt, u. a. durch das 
Atmen, das Schlagen des Herzens, die Abwechslung von Schlaf und Wach-
zustand; in ihm entstehe durch Einbindung in das Allleben eine unendliche 
Vielfalt, da jedes Lebewesen merklich von allen anderen abweicht. Diese 
organische Einheit, die durch ein Schwingen im rhythmischen All entsteht, 
ist in den Augen des Philosophen das Höchste überhaupt, während der 
menschliche Wille diese Fülle zerstört, indem er die lebendige Energie in 
eine gerade Bahn lenkt, damit sie den Interessen des Ichs dienen kann. 
Wären wir Menschen durch und durch vitale Wesen, so wäre der Rhythmus 
an all unseren Bewegungen zu erkennen; denn diese hätten dann „das 
ungebrochen vollendete Ebenmaß, das wir am Flügelschlagen ziehender 
Wandervögel, am Traben noch ungebändigter Pferde oder am wellenhaften 
Gleiten der Fische bewundern.“33  



Olivier Hanse  
 

70 

Der ‚primitive‘ Mensch, der mit dem rhythmischen Tanz der Natur noch im 
Einklang lebte, sei insofern dem zivilisierten Menschen nicht unterlegen, da 
dieser im Wachzustand diesen universellen Puls nur zeitweise wahrnehmen 
könne, wenn für wenige Augenblicke die vitalen Kräfte in ihm dem Joch 
des Geistes zu entkommen vermögen. Die meiste Zeit bleibe unser Lebens-
strom kontinuierlich abgelenkt, so dass unsere Teilnahme am kosmischen 
Leben nur durch den Anteil an ursprünglichem Rhythmus gemessen werden 
kann, der in unseren willkürlichen Bewegungen noch zum Ausdruck 
kommt. Und diesen Anteil zu erkennen und zu messen ist vor allen Dingen 
Gegenstand der Ausdruckskunde und der Graphologie. In letzterem Fach-
gebiet ist Klages als der Erfinder des Begriffs ‚Formniveau‘ bekannt, ein 
Kriterium, mit dem die Rhythmizität und der Lebensgehalt einer Hand-
schrift bewertet werden sollen. Dabei wird jeder angehende Graphologe 
immer zur Vorsicht gemahnt, weil in diesem Gebiet immer nur relative 
Größen evaluiert werden könnten: Eine extrem regelmäßige Schrift könne 
beispielsweise sowohl ein Indiz für einen sehr starken Willen als auch für 
eine ausgesprochene Gefühlsarmut sein; und eine eher rhythmische Schrift 
sei entweder der Ausdruck einer besonderen Lebensfülle oder einer aus-
gesprochenen Willensschwäche.34 Immer und überall sei der Rhythmus der 
exakten Reproduktion durch den maschinellen Takt überlegen, weil in ihm 
die Vielfalt und die ununterbrochene Schwingung des Lebens spürbar wird. 

Und immer ist es innerhalb der nur erfühlbaren Schwankungsbreite die merkliche 
Verschiedenheit der sich in stetigen Übergängen erneuernden Elemente, was die 
lebendige Leistung vor der maschinellen auszeichnet und dessen Abwesenheit es 
bewirkt, dass dieser das pulsende Wallen fehlt, das allein erst den getakteten 
Gang mit rhythmischen Schwingungen anzufüllen vermag.35 

Verschiedene Beispiele aus der Schrift Vom Wesen des Rhythmus machen 
diesen Kontrast zwischen maschineller Monotonie des Taktes und 
rhythmischer Eigenart anschaulich. Sie betreffen u. a. die Überlegenheit 
eines ausdrucksvollen Tanzes über den Parademarsch, den Vergleich 
zwischen einer gelungenen und gefühlvollen Gedichtrezitation und der 
„eher komische[n] [Wiedergabe] des skandierenden Kindes“, die „fesselnde 
Mannigfaltigkeit“, die in mittelalterlichen Bruchsteinbauten zu erkennen ist, 
im Vergleich zum Effekt, den Mauern aus „fabrikmäßig zugeschnittene[n] 
Steine[n]“ produzieren und schließlich die unvergleichlich rhythmische 
Kraft von handgeknüpften Teppichen im Gegensatz zu einfachen Fabrik-
teppichen.36 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

71 

Wie aus diesem Überblick klar wurde, geht es Klages bei diesem Thema 
nicht um eine bloß ästhetische Diskussion. Die allgemeine Verdrängung des 
Rhythmus durch den Takt steht für ihn im Zeichen der voranschreitenden 
Katastrophe, die mit dem vermeintlichen „Fortschritt“ einhergeht. In der 
berühmten „Totenliste“ des Aufrufs Mensch und Erde, der zum Teil als 
vergessenes Gründungsdokument der deutschen Ökologiebewegung ge-
feiert wurde,37 wird dieser Niedergang einem allmählichen (und wörtlichen) 
Verstummen des Lebens gleichgesetzt: an die Stelle der fast verschwun-
denen Volkstänze, der bunten Volkslieder, der Arbeitslieder, die die Arbeit 
in ein Fest verwandelten, seien der Gassenhauer, die Operettenmelodie und 
das Kabarett getreten, in denen der „Untergang der Seele“ zu erkennen sei; 
die Vielfalt der „urgewachsenen Tonwerkzeuge wie die spanische Gitarre, 
italienische Mandoline, finnische Kantele, südslawische Gusle, russische 
Balalaika“ sei durch „Klavier und Grammophon“ ersetzt worden; anstelle 
der lebendigen Festkulturen der Vergangenheit seien die „falschen Flitter 
lärmender Vergnügungen“ getreten.38 Am Ende dieser Entwicklung stehe, 
so Klages, die gänzliche Abtötung des Lebendigen, das durch und durch 
mechanisierte Leben oder eine „innere Lebenswende“, von der der 
Philosoph behauptet, es liege nicht im Vermögen von Menschen, sie zu 
bewirken.39 

 

III. 
 
Obwohl sich Klages wie eingangs erwähnt insgesamt wenig mit Musik 
auseinandergesetzt hat und auch bei der Behandlung des Themas Rhythmus 
nur selten auf musikbezogene Beispiele zurückgegriffen hat, können hier 
noch zwei Aspekte ausgeführt werden, die uns bei dem Verständnis seiner 
Musikauffassung helfen können. Der erste betrifft die lösende oder gar 
„schmelzende“40 Wirkung einer dionysischen Musik bzw. ihre Fähigkeit, 
unsere seelischen Kräfte so zu stärken, dass sie gegenüber dem Geist die 
Oberhand gewinnen. 

Klages legt in seinem Werk einen besonderen Wert auf ekstatische 
Zustände des „Außersichseins“, in denen die „geistentbundene Seele“ sich 
vom „Zwang des Erfassenmüssens“ befreie und „für die mechanistische 
Wirklichkeit unfühlend verharrender Gegenstände die fließend wandelbare 
lebendiger Bilder ein[tauscht]“. Diese Momente der „Bildschauung“, in 
denen der Mensch „die gotthafte Teilhaberschaft am gebärerischen 



Olivier Hanse  
 

72 

Schauen“41 und somit ein Stück Ewigkeit erlebt, sind in den Augen des 
Philosophen ziemlich das Höchste, was Menschen erfahren können. Denn 
verglichen mit dem geistigen Wahrnehmungsakt sei dieses „Schauen“ 
zugleich „tiefstes visionäres Wirklichkeitserleben“ und „Elementarseelen-
Entbindung“.42 Die ‚Wirklichkeit der Bilder‘, die u. a. Gegenstand seines 
berühmten Werks Vom kosmogonischen Eros43 ist, sei außerdem nicht für 
alle Menschen gleichermaßen erfahrbar, da wir alle über ein unterschiedlich 
ausgeprägtes Schauvermögen verfügen. Sicher sei dennoch, dass einige 
Elemente wie der Konsum von Wein oder von psychoaktiven Substanzen 
wie Opium und Haschisch helfen können, die Widerstände der rationalen 
Kräfte zu brechen und ein solches „Träumen der Ekstase“44 zu erreichen. 
Auch die Musik könne durch ihre dionysische (lösende) Wirkung der Seele 
dazu verhelfen, zeitweise der Führung durch den Geist zu entkommen und 
einen solchen ekstatischen Zustand passiver Aufnahmebereitschaft zu 
erleben. Teilweise in Kombination mit rhythmischen Bewegungen könne 
ein musikalisches Erlebnis also zur momentanen „Weckung eines 
gesteigerten Seelenlebens“45 und gleichzeitig zu einer „Lösung des Ichs“46 
beitragen, die den Zugang zu einer tieferen Wirklichkeitserfahrung 
ermöglichen könne. 

Diese Funktion der Musik, die ansonsten in Klagesʼ philosophischem 
Werk kaum thematisiert wird, spielt in der Gymnastiklehre des Pädagogen 
Rudolf Bode (1881–1970), einem nächsten Schüler von Klages, eine 
zentrale Rolle. Bode, der nach einer Zeit der Zusammenarbeit mit Emile 
Jaques-Dalcroze in Hellerau seinem früheren Mentor vorwarf, in seiner 
Methode enthülle sich das „aktivistisch-mechanistische Prinzip“47 der Zeit, 
fand bei Klages die Prinzipien, auf denen er seine neue rhythmische 
Gymnastik aufbaute. In Anlehnung an den Lebensphilosophen entspricht 
darin der Rhythmus den lebendigen Kräften des Menschen, die in der 
Erziehung zwar geformt und kanalisiert werden müssen, aber möglichst 
ohne dadurch geschwächt zu werden. Musik wird während der gymnasti-
schen Arbeit dazu eingesetzt, die seelische Sphäre zu erregen, damit die 
rhythmischen Kräfte des Individuums einer „Steigerung der Willens-
energie“48 standhalten können. 

Diejenigen irren sich [so Rudolf Bode], die da glauben, die Einführung der 
Musik in den gymnastischen Unterricht verweichliche diesen. Das gerade 
Gegenteil ist der Fall. Denn nicht Hingabe an die Musik, sondern Beherrschung 
der durch Musik erregten Bewegung ist die Aufgabe der Ausdrucksgymnastik.49 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

73 

Musik weckt und stärkt also die seelischen Kräfte der Schüler, bevor der 
Willensakt einsetzt. Das Ziel der Erregung durch Musik sei der „lustbetonte 
Kampf“ zwischen den irrationalen und den rationalen Kräften des 
Individuums, der anstelle des bisherigen „Leerlaufenlassen[s] der ego-
zentrischen Tätigkeitsform“ das neue Grundprinzip jeder Erziehung werden 
solle. Überall sei in diesem Sinne, so Bode, „der organische Widerstand 
einzuschalten und zu steigern, bevor der Gegendruck einsetzt.“50 

 

IV. 
 
In der Schrift Vom Wesen des Rhythmus, die im Anschluss an eine wegen 
Erkrankung nicht wahrgenommene Einladung zu einer Tagung über 
künstlerische Körperschulung im Jahre 1922 entstand, wendet sich Ludwig 
Klages der von ihm hochgeschätzten Musik und den Tänzen der Primitiven 
zu. Dieses Interesse, das er mit Karl Bücher und vielen anderen Gelehrten 
seiner Zeit teilte, zeugt von der Entfaltung einer breiten anthropologischen 
und ethnologischen Diskussion im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, in der 
ekstatische und tänzerische Erlebnisse u. a. mit dem Thema Gemein-
schaftsbildung in Verbindung gesetzt werden, ein Thema, dem sich die 
Kulturwissenschaftlerin Inge Baxmann besonders gewidmet hat.51  

Von der Tatsache ausgehend, dass Völker des Altertums sowie 
„geschichtslose Völker der Gegenwart“ im Vergleich zu den „zivilisierten 
Menschen“ viel „ursprungsnäher und somit weniger geistgebunden“ seien, 
stellt er die Frage, warum bei den Tanzfesten derselben „Primitiven“, deren 
ganzes Leben „in währendem Rhythmus schwing[t]“, „taktgebende Schlag-
instrumente“ wie Trommeln, Handpauken, Tamburine, Gongs usw. eine so 
zentrale Rolle spielen.52 Drei Aspekte spielen für Klages bei diesem 
scheinbaren Paradoxon eine Rolle und relativieren auf einmal die 
unüberbrückbare Gegensätzlichkeit, die der Philosoph zwischen Rhythmus 
und Takt zu erkennen schien. 

Zunächst vertritt Klages die Meinung, dass der Geist das Leben nicht nur 
überdecken und abtöten, sondern bestenfalls im Verhältnis zu ihm die Rolle 
eines Gegenspielers übernehmen könne, der den Widerstand der rhythmi-
schen Kräfte zu entfachen vermöge. 

Wie ein Wasser von pulslahmer Glätte, das freilich von keiner Störung, jedoch 
auch von keinem Leben spräche, bisweilen sichtbar und hörbar ein leises 
Wellenschlagen verrät an der die Wellenbewegung hindernden Planke, so könnte 



Olivier Hanse  
 

74 

ein pulslahmer Rhythmus zum Rhythmus von merklicher Wirkung werden, 
indem er sich bräche am Widerstande des Taktes […]. Wenn Nietzsches ein 
wenig greller, aber wesentreffender Ausspruch, dichten heiße ‚in Ketten tanzen‘, 
zunächst allerdings die Schwierigkeit des Dichtens versinnlicht, so haben wir 
doch guten Grund zu vermuten, dass er außerdem noch bedeute, es könne die 
Kette des Metrums erforderlich werden, um aus einer sonst vielleicht lässig und 
lahm sich gebärdenden Sprache herauszuholen, was sie an rhythmischen Kräften 
irgend noch bergen mochte.53 

Der zweite Aspekt liegt in der Zwiespältigkeit des Taktes selbst, der vom 
Geist „die Markierung der Wendepunkte“ und vom Leben „sein pulsendes 
Auf und Ab“ besitze. Gerade durch diese Eigenschaft könne er sich „im 
Widerstreit mit dem Rhythmus dennoch mit ihm paaren.“54 Ineinander 
verwoben sind beide Kontrahenten dann kaum voneinander zu 
unterscheiden und treten dennoch produktiv gegeneinander an, wie das 
beispielsweise in einer harmonischen Handschrift oder im „lustbetonten 
Kampf“55 der Fall war, den Rudolf Bode als Basis für seine Ausdrucks-
gymnastik betrachtete. 

Und der dritte Aspekt sei in der „naturlautartigen Klangfarbe“ aller 
„Klappern, Schellen und Rasseln“ zu finden, die für die ‚primitive‘ Musik 
charakteristisch sind und beispielsweise an zirpende Grillen oder an das 
Geräusch eines Wasserfalls erinnern können. Die Oszillationen, die somit 
die Taktschläge der Instrumente und Werkzeuge begleiten, bilden sicherlich 
den wesentlichen Unterschied zum schon erwähnten und ebenfalls takt-
betonten Parademarsch, denn sie „überströmen […] den Gesamtvorgang mit 
einem atmosphärischen Vibrieren, das jeden Teileindruck, ihn über-
hauchend, hineinverschlingt in das Wogenrollen sturmatmender Rhyth-
men.“56 Ein Ähnliches geschieht in der „zivilisierten Welt“ während des 
rhythmischen Vortrags eines vollendeten Künstlers: „die Bewegung der 
Melodie [überspannt] alle Einschnitte […] und [füllt] auch die Pausen mit 
lebendiger Schwingung […].“57 Was aber heute einer geringen Gruppe von 
Menschen mit besonderer künstlerischer Begabung gelingen kann, gehört in 
der Musik der „Naturvölker“ zur kollektiven Normalität. 

 

****** 
 

Insgesamt kann der Beitrag Ludwig Klagesʼ zur Musiktheorie und zur 
Musikphilosophie als relativ gering betrachtet werden. Der Lebens-
philosoph war selber kein Melomane, interessierte sich kaum für die 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

75 

Kunstmusik und nahm auch im Zusammenhang mit seinen Überlegungen 
zum Rhythmus selten auf musikalische Beispiele Bezug. Dennoch finden 
sich in seinem Werk einige Passagen, in denen der Musik eine lösende 
Wirkung und eine besondere Fähigkeit zur Erregung der seelischen Kräfte 
zugesprochen werden, eine Eigenschaft, die in der rhythmischen Gymnastik 
seines Schülers Rudolf Bode eine zentrale Rolle spielen sollte. Mit seinem 
renommierten Beitrag zur Rhythmus-Diskussion seiner Zeit, der ursprüng-
lich aus seiner Graphologie erwachsen war, profilierte sich Klages als 
Pendant zur Auffassung von Karl Bücher, der in der rhythmischen Gestal-
tung der Arbeit ein wichtiges kulturförderndes Element zu erkennen meinte 
und dabei den Akzent auf die mögliche Befreiung des Geistes durch die 
schnell einsetzende Automatisierung von rhythmischen Körperbewegungen 
legte. Klages sah seinerseits den Rhythmus als ein kontinuierlich Fließen-
des, das in ähnlichen Abständen immer wieder Neues hervorbringe; und er 
stellte ihn auf die Seite des Lebens, während der mechanische Takt von ihm 
als ein Produkt des lebensfeindlichen Geistes betrachtet wurde. 

Als konservativer Zivilisationskritiker sah Klages in der häufigen 
Verwechslung von Rhythmus und Takt ein Symptom für die Erblindung des 
modernen Menschen gegenüber den Erscheinungen des Lebens, womit eine 
rücksichtslose Ausbeutung desselben möglich gemacht werde. In der be-
rühmten „Totenliste“ aus seiner frühökologischen Mahnschrift Mensch und 
Erde nennt er als Folgen der kaum aufhaltbaren Katastrophe neben dem 
Aussterben von Arten u. a. das Verschwinden der Volksmusik und die 
Tatsache, dass die Vielfalt „urgewachsener Tonwerkzeuge“ allmählich 
durch Grammophon, Klavier und Operette ersetzt würden. 

Die moderne Kunstmusik, die hauptsächlich vom Geist beherrscht werde 
und somit im Zeichen des Seelenverfalls stehe, sei bloß ein schlechter 
Ersatz für die lebendige Vielfalt der traditionellen Volkslieder und die 
urtümliche Musik, die bei den Naturvölkern noch bewundert werden könne. 
In der Beschäftigung mit der stark von Schlaginstrumenten beherrschten 
„primitiven Musik“ erkennt der Philosoph den „Lebensgehalt des Taktes“ 
sowie seine Fähigkeit, als Gegenspieler des Rhythmus dessen Kräfte zu 
entfachen. In diesem Sinne wäre für Klages innerhalb der Musik (wie in 
einer harmonischen Handschrift) nicht das Verschwinden von Metrum und 
Takt, sondern vielmehr ein produktives Kräfteverhältnis zwischen 
rationalen und vitalen Kräften anstrebenswert, in dem der lebendige Strom 
zwar angespornt, aber niemals erschöpft würde. 

 



Olivier Hanse  
 

76 

ANMERKUNGEN 
 

 

1  Laure Guilbert, Danser avec le IIIe Reich. Les danseurs modernes sous le 
nazisme, Bruxelles 2000, S. 27. 

2  Raymond Furness, Zarathustra’s Children: A Study of a Lost Generation of 
German Writers, Rochester, NY 2000, S. 99–124. Vgl. auch zu dieser Studie: 
Paul Bishop, ‚Ein Kind Zarathustras und eine nicht-metaphysische Auslegung 
der ewigen Widerkehr‘, in Hestia 21 (2002/3), S. 15–37. 

3  Hans Eggert Schröder, Ludwig Klages. Die Geschichte seines Lebens, Bd. 1, 
Bonn 1966, S. 110. 

4  Ludwig Klages, Zur Handschrift Beethovens, Sämtliche Werke, Bd. 8: 
Graphologie II, hg. v. Ernst Frauchiger u. Gerhard Funke, Bonn 1971, S. 652–
658. 

5  Ebd., S. 653. 
6  Ebd., S. 656. 
7  Ebd. 
8  Schröder, Ludwig Klages (Anm. 3), S. 110–112. 
9  Ebd., S. 112. 
10  Ebd. 
11  Ebd. 
12  „Das Schlagwort der Zeit heißt Rhythmus.“ Hedwig Müller / Patricia 

Stöckemann, „... jeder Mensch ist ein Tänzer.“ Ausdruckstanz in Deutschland 
zwischen 1900 und 1945, Gießen 1993, S. 10 f. 

13  Richard Hamann und Jost Hermand sprechen in Bezug auf diese Zeit von der 
Entstehung eines „neuen Lebensgefühls“. Vgl. Richard Hamann / Jost Hermand, 
Stilkunst um 1900, Berlin 1967, S. 168 ff. 

14  Eine Synopse der verschiedenen Bewegungen findet sich in: Handbuch der 
deutschen Reformbewegungen 1880–1933, hg. v. Diethart Kerbs u. Jürgen 
Reulecke, Wuppertal 1998. 

15  Vgl. Anne Chalard-Fillaudeau, ‚Die Lebensreform und Julius Langbehn, der 
Herold der deutschen Reformer‘, in Lebensreform. Die soziale Dynamik der 
politischen Ohnmacht, hg. v. Marc Cluet u. Catherine Repussard, Tübingen 2013, 
S. 75–83. 

16  Georg Bollenbeck, ‚Weltanschauungsbedarf und Weltanschauungsangebote um 
1900. Zum Verhältnis von Reformoptimismus und Kulturpessimismus‘, in Die 

 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

77 

 

Lebensreform. Entwürfe zur Neugestaltung von Leben und Kunst um 1900, Bd. 1, 
hg. v. Kai Buchholz, Darmstadt 2001, S. 205. 

17  Vgl. Olivier Hanse, ‚Der Rhythmus als Grundlage einer Erneuerung der 
Wissenschaften und als Instrument einer sozialen Therapie‘, in Mythos 
Rhythmus. Wissenschaft, Kunst und Literatur um 1900, hg. v. Massimo Salgaro 
u. Michele Vangi, Stuttgart 2016, S. 29–40. Dieser Beitrag lehnt sich an die 
Forderung des Germanisten Klaus Vondung nach einer „Sozialgeschichte der 
Ideen“ des wilhelminischen Bildungsbürgertums an. Vgl. Das wilhelminische 
Bildungsbürgertum. Zur Sozialgeschichte seiner Ideen, hg. v. Klaus Vondung, 
Göttingen 1976. 

18  Hugo Riemann, System der musikalischen Rhythmik und Metrik, Leipzig 1903. 
19  Hier müsste man mit Marc Cluet von der „Somatisierung eines Klassenunbe-

hagens“ sprechen. Vgl. Marc Cluet, La libre culture. Le mouvement nudiste en 
Allemagne depuis ses origines au seuil du XXe siècle jusqu'à l'arrivée de Hitler 
au pouvoir (1905–1933), Bd. 1, Lille 2000, S. 167 f. 

20  Vgl. Olivier Hanse, A l’école du rythme: Utopies communautaires allemandes 
autour de 1900, Saint-Etienne 2010, S. 71–118. 

21  Wer sich einer völlig regelmäßigen Schallreihe passiv hingibt, tendiert nach 
einigen Sekunden dazu, die Schalleindrücke zu gruppieren. Zu nennen sind in 
diesem Zusammenhang die Schüler von Wundt Ernst Meumann (1862–1915) 
und Kurt Koffka (1886–1941). Vgl. Riccardo Luccio, ‚Die Rhythmusforschung 
in der deutschen Psychologie um 1900‘, in Mythos Rhythmus (Anm. 17), S. 83–
98. 

22  Karl Bücher, Arbeit und Rhythmus, Berlin/Leipzig 1909. 
23  Ebd., S. 423. 
24  Wolf Dohrn, ‚Die Aufgabe der Bildungsanstalt Jaques-Dalcroze‘, in Der 

Rhythmus. Ein Jahrbuch 1 (1911), S. 14.  
25  Emile Jaques-Dalcroze, Rhythmus, Musik und Erziehung, Basel 1921, S. 130. 
26  Ludwig Klages, Vom Wesen des Rhythmus, Bonn 2000, S. 29. 
27  Ludwig Klages, Ausdrucksbewegung und Gestaltungskraft, Leipzig 1921, S. 138. 
28  Thomas Rohkrämer, Eine andere Moderne? Zivilisationskritik, Natur und 

Technik in Deutschland 1880–1933, Paderborn 1999, S. 164 f. 
29  Klages, Vom Wesen des Rhythmus (Anm. 26), S. 24. 
30  Ludwig Klages, Die Probleme der Graphologie, Leipzig 1910, S. 172. 
31  Klages, Vom Wesen des Rhythmus (Anm. 26), S. 24. 
 



Olivier Hanse  
 

78 

 

32  Ludwig Klages, Der Geist als Widersacher der Seele, Sämtliche Werke, Bd. 1: 
Philosophie I, hg. v. Ernst Frauchiger u. Gerhard Funke, Bonn 1981, S. 68 f. 

33  Ludwig Klages, Handschrift und Charakter, Leipzig 1917, S. 4 f. 
34  Klages schreibt in dieser Hinsicht: „Jedes Bewegungsmerkmal hat für jede seiner 

Bedeutungen einen charakterologischen Doppelsinn; es zeigt ein Janusantlitz, je 
nachdem wir die psychischen Vorgänge, zu denen es disponiert, als 
hervorgegangen denken aus dem Dasein einer Kraft oder aus der Abwesenheit 
einer zugehörigen Hemmkraft.“ Ludwig Klages, Die Ausdrucksbewegung und 
ihre diagnostische Verwertung, Sämtliche Werke, Bd. 6: Ausdruckskunde, hg. v. 
Ernst Frauchiger u. Gerhard Funke, Bonn 1964, S. 110. 

35  Klages, Vom Wesen des Rhythmus (Anm. 26), S. 60. 
36  Für all diese Beispiele: vgl. ebd., S. 59. 
37  Zur kritischen Einordnung dieses Textes siehe das Nachwort von Jan Robert 

Weber „Mensch und Erde – das vergessene Manifest der Ökologie“ in der 
Neuauflage von 2013: Ludwig Klages, Mensch und Erde – ein Denkanstoß, 
Berlin 2013, S. 35–58. 

38  Ludwig Klages, ‚Mensch und Erde‘, in Sämtliche Werke, Bd. 3: Philosophie III, 
hg. v. Ernst Frauchiger u. Gerhard Funke, Bonn 1974, S. 623. 

39  Ebd., S. 628. 
40  Ludwig Klages, Prinzipien der Charakterologie, Sämtliche Werke, Bd. 4: 

Charakterkunde 1, hg. v. Ernst Frauchiger u. Gerhard Funke, Bonn 1976, S. 170. 
41  Ludwig Klages, Vom Traumbewusstsein, Sämtliche Werke, Bd. 3: Philosophie III 

(Anm. 38), S. 231. 
42  Vgl. hierzu Robert Josef Kozljanič, Lebensphilosophie. Eine Einführung, 

Stuttgart 2004, S. 178–186. 
43  Ludwig Klages, Vom kosmogonischen Eros, Sämtliche Werke, Bd. 3: Philosophie 

III (Anm. 38), S. 353–497. 
44  Klages, Vom Traumbewusstsein (Anm. 41), S. 230. 
45  Ebd., S. 230. 
46  Klages, Prinzipien der Charakterologie (Anm. 40), S. 170. 
47  Rudolf Bode, Der Rhythmus und seine Bedeutung für die Erziehung, Jena 1920, 

S. 3. 
48  Rudolf Bode, Aufgaben und Ziele der rhythmischen Gymnastik, München 1913, 

S. 8. 
 



Klagesʼ Rhythmusphilosophie und ihr Bezug zur Musik 
 

79 

 

49  Rudolf Bode, Ausdrucksgymnastik, München 1922, S. 24.  
50  Rudolf Bode, Rhythmus und Körpererziehung, Jena 1925, S. 54. 
51 „Der Tanz wurde [seit der Jahrhundertwende] zum Modell für eine Weise der 

Kommunikation, die sich synästhetisch vollzieht, Resonanzen weckt und der 
schon in alten Kulturen die Funktion der Gemeinschaftsstiftung zukam. Der 
ekstatische Tanz wurde Gegenstand ethnologischer, psychologischer wie 
religionssoziologischer Forschungen. In religiösen Kulten bildete er stets ein 
wichtiges Element der Gemeinschaftsstiftung und auch im politischen Kontext 
war die eminente Bedeutung ekstatischer Tänze vom zivilen Kult der Antike bis 
zu den Kulten ‚primitiver‘ Völker in der Moderne belegt. Gemeinschaftsstiftende 
Mythen oder Ideen erhielten im Rahmen von Kult und Ritual über ekstatische 
Körperlichkeit materielle Gestalt. Die Erfahrung der Masse ließ dieses Wissen 
wieder relevant werden, verwies sie doch auf die Macht direkt auf das 
Unbewusste wirkender und aus ihm hervorgehender synästhetischer Kommuni-
kation, die über die Metakommunikation der Körperlichkeit Resonanzen 
herzustellen vermag.“ Inge Baxmann, Mythos: Gemeinschaft. Körper- und 
Tanzkulturen in der Moderne, München 2000, S. 66 f. 

52  Klages, Vom Wesen des Rhythmus (Anm. 26), S. 78 f. 
53  Ebd., S. 84. 
54  Ebd., S. 88. 
55  Siehe oben. 
56  Klages, Vom Wesen des Rhythmus (Anm. 26), S. 90. 
57  Ebd., S. 59. 
 
 

ABSTRACT 
 

Ludwig Klages, often named ‘a philosopher of rhythm’, contributed to the 
establishment of the term rhythm as a leitmotif of fin de siècle. 
Nevertheless, his influence on composers and musicologists was limited. 
Klages’ actual areas of influence were psychology and the body cult. 
However, in adherence to Wilhelm Wundt and Karl Bücher, he tried to 
define the essence of “primitive” music and analyze the “life-content” of the 
beat. He emphasized the liberating effect of Dionysian music and its ability 
to set the human soul free from the supremacy of the mind. As a 
conservative critic of culture he saw in the false identification of rhythm and 
 



Olivier Hanse  
 

80 

 

meter a symptom of modern man’s problematic relation to life’s 
phenomena. He supported the superiority of the vital rhythm against the 
mechanical measure considering modern art music a poor substitute for the 
vital manifold of folk music i.e. the primordial music of the primitive 
people. 

 



81 

 
 
 
 

MARKOS TSETSOS 
 

Irrationalität und Sinnenfeindschaft. Zur „faustischen“ 
Musikphilosophie Oswald Spenglers 

 
 

Ι. Aporien gehörindifferenter Physiognomik 
 
Oswald Spenglers Kunstphilosophie1 ordnet sich in einen philosophischen 
Diskurs ein, der nicht nur die rationalen Grundlagen der Erkenntnis, 
sondern die Erkenntnis selbst in Frage stellt. In Spenglers Werk geht es 
nicht um eine erneute Grundlegung der Geistes- bzw. Kulturwissenschaften, 
die sich von derjenigen der Naturwissenschaften differenzieren möchte,2 
sondern um den Versuch einer Überwindung sowohl der Wissenschaft als 
eines systematisch disziplinierten Wissens, als auch des Geistes als dieses 
Wissen ermöglichenden Verstandes, und zwar in Richtung einer „physi-
ognomischen“, d. h. erlebnismäßig-intuitiven Behandlung von Sachen der 
Geschichte und der Natur. Hier sind der methodologische Gegensatz von 
Physiognomik und Systematik3 und der wissenstheoretische von Erlebnis 
und Erkenntnis4 nur besondere Instanzen eines tieferen und wesentlichen, 
das gesamte Werk Spenglers strukturierenden Gegensatzes: desjenigen 
zwischen Möglichkeit und Wirklichkeit.5 Diesen strukturellen Gegensatz 
reflektieren alle weiteren in Spenglers Philosophie thematisierten 
Gegensätze: zwischen Leben und Tod, Seele und Welt, Richtung und 
Ausdehnung, Werden und Gewordenem, Zeit und Raum; zwischen 
Organischem und Anorganischem bzw. Mechanischem, Geschichte und 
Natur, Schicksal und Kausalität, Dasein und Wachsein; zwischen Eigenem 
und Fremdem, Symbol bzw. Bild und Zahl bzw. Begriff, Gestalt und 
Gesetz, Takt und Spannung, Tatsache und Wahrheit; zwischen irrationalem 
Instinkt bzw. physiognomischen Takt und rationalem Verstand bzw. 
systematischer Kritik; zwischen Gefühl und Empfindung bzw. Sinnlichkeit.  

Das wahre Interesse der Philosophie Spenglers6 liegt jedoch nicht auf der 
bloßen Registrierung solcher Gegensätze, sondern auf der Fundierung des je 



Markos Tsetsos  
 

82 

zweiten Gegensatzgliedes durch das erste: des Wirklichen durch das 
Mögliche, des Todes durch das Leben, der Welt durch die Seele, der 
Ausdehnung durch die Richtung, des Gewordenen durch das Werden, des 
Raums durch die Zeit usw. Nur in Hinblick auf eine solche Fundierung 
versteht man in adäquater Weise den Versuch geschichtlicher Relativierung 
der wissenschaftlichen und philosophischen Geltung, aber auch die Ansicht 
vom organischen Charakter der Kulturen, ihr Verständnis als Organismen, 
die wie alle Organismen geboren werden, blühen, altern, untergehen und 
sterben.7 Das Bewusstsein der Dogmatismus-Gefahr treibt jedoch Spengler 
zur Relativierung des eigenen relativistischen Versuchs in Bezug auf die 
„faustische“ Kultur des Abendlandes, der inzwischen die Überwindung des 
geozentrischen Vorurteils gelungen ist. Als letzte Errungenschaft einer 
solchen Kultur sollte die Selbstrelativierung, d. h. die Überwindung des 
ethnozentrischen Vorurteils im Namen eines „kopernikanischen“ Weltbildes 
angesehen werden, dem die „faustischen“ Ideen des unendlichen Raums 
und der dynamisch-geschichtlichen Zeit zugrunde liegen.8  

Die Ablehnung der rational-deterministischen Systematik zugunsten 
einer irrational-intuitiven Physiognomik, die das Wirkliche als Symbol des 
Möglichen behandelt, führte allerdings nicht nur zur Umstoßung des 
welthistorischen Schemas „Altertum – Mittelalter – Neuzeit“ und zur 
Substitution dieses Schemas durch eine Anzahl selbständiger Kulturen, 
sondern auch zur Widerlegung der traditionellen Ästhetik als systematischer 
Kunstphilosophie. Verlässt man die Idee einer einheitlichen Menschheit, die 
sich durch verschiedene Phasen entwickelt, um zur heutigen, vermutlich 
globalen Kultur zu gelangen, so muss man auch von der Idee einer 
einheitlichen Kunst oder mancher einheitlichen Künste Abschied nehmen, 
die sich zeitlich von der Vorgeschichte bis zur Neuzeit – und zwar im 
normativen Sinne eines „Progresses“ – entwickeln. Innerhalb der neuen, 
„faustischen“ Kunstphilosophie im Sinne Spenglers,9 kann man nicht 
einfach von Architektur, Skulptur, Malerei, Musik sprechen, sondern man 
muss zwischen antiker bzw. „apollonischer“, christlich-arabischer bzw. 
„magischer“, abendländischer bzw. „faustischer“ Architektur, Skulptur, 
Malerei, Musik usf. unterscheiden. Zur unumgänglichen Bedingung dieser 
historischen10 Differenzierung der Künste macht Spengler die Ablehnung 
ihrer systematischen Einteilung in Bezug auf die Sinnlichkeit (optische und 
akustische Künste), oder auf die formalen Daseinsbedingungen (Raum- und 
Zeitkünste). Was eine „faustische“ von einer „apollonischen“ oder „magi-
schen“ Musik unterscheidet sei nicht ihre Klangstruktur, sondern die 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

83 

Funktion dieser geschichtlich besonderen Musik als Ausdruck einer 
besonderen Kulturseele, nämlich der „faustischen“, und als Symbol der 
besonderen Idee (oder „Ursymbol“) dieser „faustischen“ Kultur, nämlich 
des unendlichen Raums.11 Die Verlagerung des Schwerpunktes von der 
sinnlichen Oberfläche auf die symbolische Tiefe des musikalischen 
Ausdrucks, vom akustischen Zeichen auf dessen kulturelle Bedeutung, 
knapp die symbolische Umwandlung des Musikkonzeptes, entwertet zwar 
einerseits nicht nur jede Idee musikgeschichtlicher Kontinuität und 
Progressivität, sondern auch jeden Versuch, die Musik verschiedener 
Kulturen auf der Ebene akustischer Struktur zu vergleichen; andererseits 
aber ermöglicht sie die Aufhebung der Grenzen der Künste und fördert ihre 
Konvergenz im Medium ihrer gemeinsamen Kulturbedeutung. Eine 
„faustische“ Malerei ist – wie Spengler charakteristisch behauptet – viel 
näher an einer „faustischen“ Musik als an einer „apollonischen“ oder 
„magischen“ Malerei (und umgekehrt).12 Darüber hinaus legitimiert die 
Umgehung des Sinnenhindernisses Ausdrücke wie „musikalische Malerei“ 
oder „malerische Musik“, die die tieferen Intuitionen der neuen, 
physiognomischen Kunstbetrachtung sprachlich darlegen, deren echt 
„faustischer“ Charakter sich dabei in der Konformität mit der „faustischen“ 
Anforderung einer Auflösung des endlich-Körperlichen ins unendlich-
Räumliche offenbart.  

In seinem Versuch, seine Positionen über die Kunst im Allgemeinen und 
insbesondere über die Musik13 zu stärken, formuliert Spengler eine 
Behauptung, die nicht nur das philosophische Denken, sondern auch die 
unvoreingenommene Erfahrung selbst auf die Probe stellt: „In Wirklichkeit 
sind Töne etwas Ausgedehntes, Begrenztes, Zahlenmäßiges so gut wie 
Linien und Farben; Harmonie, Melodie, Reim, Rhythmus so gut wie 
Perspektive, Proportion, Schatten und Kontur“.14 Sind aber Töne, 
Harmonie, Melodie und Rhythmus, die Musik also, etwas „Ausgedehntes“, 
so sind sie auch unvermeidlich etwas Räumliches, wie Linien und Farben es 
auch sind. Die Schlussfolgerung ist nicht willkürlich, sondern entspricht 
vollends Spenglers Korrelation von Ausdehnung und Raum.15 Spenglers 
räumliche Auffassung der Musikelemente und der Musik insgesamt werden 
ansonsten durch viele seiner Musikerwähnungen bestätigt. Die „aus der 
Kunst des Generalbasses entwickelte Harmonik“ wird als „Geometrie des 
Tonraumes“16 charakterisiert und mit der malerischen Perspektive in 
Beziehung gebracht; die Geschichte der Musikinstrumente im Abendland 
wird als Versuch, „eine raumhafte Unendlichkeit von Klängen heraus-



Markos Tsetsos  
 

84 

zubilden“,17 interpretiert; der „polyphone Stil der Instrumentalmusik“ hängt 
für Spengler mit der „Analysis des Raumes“18 wesentlich zusammen; die 
Instrumentalmusik des 18. Jahrhunderts wird als „die einzige von allen 
Künsten, deren Formenwelt der Schauung des reinen Raumes innerlich 
verwandt ist“, beschrieben, während Ausdrücke wie „körperlose Reiche von 
Tönen, Tonräumen, Tonmeeren“19 oder gar „Dom[e] von Stimmen“20 als 
etwas selbstverständliches formuliert werden; die Instrumentalmusik gilt für 
Spengler als der „Mittelpunkt“ der „faustischen Gruppe großer Künste“, die 
sich „um das Ideal reiner räumlicher Unendlichkeit“21 bildet; ganz zu 
schweigen von der für die akademische Kunstphilosophie skandalösen, erst 
in Schellings Philosophie der Kunst erschienenen Ansicht, dass die Musik 
zu den bildenden Künsten gehört,22 eine Ansicht freilich, die Spenglers 
räumliche Auffassung von Klang und Musik scharf ausdrückt.23  

Mit folgendem Problem hätte sich Spengler dennoch auseinandersetzen 
müssen: insofern es keinen qualitativen Unterschied zwischen Ton und 
Farbe oder Linie gibt, so dass alle diese Elemente ausnahmslos und 
unterschiedslos dazu fähig sind, unter der allgemeinen Bestimmung des 
Ausgedehnten die Idee des unendlichen Raums als „Ursymbol“ der 
faustischen Kultur symbolisch darzustellen, so gibt es nichts, was die 
privilegierte Rolle der Musik innerhalb der „faustischen Gruppe großer 
Künste“ rechtfertige; nichts, was den vermutlich allen „faustischen“ 
Künsten gemeinsamen Charakter des „Musikalischen“ erkläre; nichts, was 
in der abendländischen Kunstgeschichte die Notwendigkeit des Übergangs 
vom Primat der Architektur durch den der Ölmalerei zum Primat der 
absoluten Instrumentalmusik24 begründe. Zwei Möglichkeiten gibt es zur 
Lösung des Problems: entweder die Preisgabe der ursprünglichen These und 
die Annahme der üblichen Einteilung in scharf begrenzte optische und 
akustische bzw. Raum- und Zeitkünste, oder eine nähere Bestimmung des 
Ausgedehnten, die darin eine qualitative Differenzierung der Töne von den 
Farben und den Linien bzw. des Akustischen vom Optischen ermöglicht. 
Wie ein sorgfältiges Lesen des Untergangs des Abendlandes zeigt, nähert 
sich Spengler der Musik tatsächlich vom Standpunkt einer latenten 
Spezifikation der sinnlichen Materie, in den Fällen nämlich, in denen er von 
der „Körperlosigkeit“ oder „Unkörperlichkeit“ der Töne spricht.25 Töne 
bleiben wohl etwas „Ausgedehntes, Begrenztes, Zahlenmäßiges“, zugleich 
aber etwas unkörper l ich Ausgedehntes, im Gegensatz zu den Farben und 
den Linien, denen Spengler allerdings das Adjektiv „unkörperlich“ 
beizulegen meidet. Bezieht man nun Spenglers Feststellung der Ton- und 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

85 

Musikunkörperlichkeit auf seine Ansicht, dass die „faustische“ Idee des 
Raumes als unendliche Leere in Gegensatz zur „apollonischen“ Idee des 
Raumes als voller Körperlichkeit verstanden werden müsse, so erlangt die 
Hervorhebung der Musik als privilegierter Kunst des unendlichen Raumes 
den Schein unanfechtbarer Evidenz: die Musik sei die Kunst des 
unendlichen Raumes eben als Kunst einer unkörperl ichen Ausdehnung. 

In Spenglers Musikphilosophie erkennt man jedoch eine noch größere 
Schwierigkeit. In manchen Stellen des Untergangs wird die Musik, diese 
unkörperliche Kunst des reinen unendlichen Raums, geradezu auf den 
entgegengesetzten Begriffsbereich des Werdens und der Zeit bezogen. An 
der Stelle, wo Spengler den geschichtsbewussten Menschen des Abend-
landes dem wesentlich ahistorischen Menschen der Antike gegenüberstellt, 
bemerkt er, dass „in jedem Takte unsrer Musik von Palestrina bis Wagner 
wir vor uns auch e in  Symbol  des  Werdens“ haben. Außerdem ruht 
der Rhythmus einer Fuge, im Gegensatz zum Rhythmus eines Körpers, 
nicht „im gleichzeitigen Verhältnis der Teile“, sondern „im zeitlichen 
Verlauf“.26 Versucht man den Widerspruch zur räumlichen Musik-
auffassung durch den Hinweis auf Spenglers Ansicht aufzuheben, dass die 
Musik bloß ein Symbol  des Werdens, nicht etwas selbst Werdendes sei, 
was heißt, dass die Musik, als Symbol, etwas Ausgedehntes bleibt 
(„Symbole, als etwas Verwirklichtes, gehören zum Bereich des Aus-
gedehnten […] und davon machen […] die inneren Formen der Musik keine 
Ausnahme“),27 so verrät jedoch sein eigener Hinweis auf den zei t l ichen 
Charakter des Rhythmus in der Musik, der sich darum von demjenigen der 
antiken Skulptur wesentlich unterscheidet, eine ontische Beziehung der 
Musik zur Zeit. Wie Spengler selbst eingesteht, kann die Musik den 
wesentlich zeitlichen Charakter des Lebens, der sich „in Richtung, Triebe, 
Wollen, eine mit Sehnsucht aufs tiefste verwandte Bewegthei t , die mit 
der Bewegung der Physikers nicht das Geringste zu tun hat“, offenbart, 
„besser verdeutlichen als Worte“.28 An einer anderen Stelle wird die „Musik 
von Bach bis Beethoven“ mit Begriffen wie „Fügung, Vorsehung, innere 
Entwicklung“ verbunden, die dem abendländlichen, „faustischen“ Men-
schen wesentlich zukommen,29 weil seine „Seelendynamik“, die der 
„seelischen Statik“ des antiken Menschen gegenübersteht, die Form einer 
„Sonate des inneren Lebens“30 hat. In der Musik von Stamitz und seiner 
Generation sieht Spengler „die letzte und reifste Form der musikalischen 
Ornamentik […], die des vierteiligen Satzes als einer reinen unendlichen 
Bewegtheit“,31 und in der „Tonwelt der reinen Instrumentalmusik“ erkennt 



Markos Tsetsos  
 

86 

er den Ausdruck der „Leidenschaft der dritten Dimension“,32 d. h. der 
zeitlichen Dimension der Tiefenrichtung,33 an. Endlich wählt Spengler aus 
allen Künsten die Musik als jene Kunst aus, die „das Ethos des Wortes Zeit, 
wie nur wir es empfinden“, erfüllt, ein Ethos das „sich auf ein Ziel  
richtet“.34 

Versucht man sich nun dem Problem der privilegierten Zeitbezogenheit 
der Raumkunst Musik philosophisch anzunähern, so wäre das wieder von 
zwei Seiten anzustreben: entweder sind die Begriffe von Raum und Zeit so 
eng verbunden, dass die Beziehung der Musik zum einen sofort auch eine 
Beziehung zum anderen impliziert; oder die Zeit hat nicht eine materiale, 
sondern eine formale Geltung. Im letzteren Falle behalten Töne wohl die 
ontische Bestimmung der „Ausdehnung“, gehören zu ihr, ihre Form aber, 
also ihr eventuell dynamischer oder statischer Charakter, wird notwendig 
dem Subjekt des Hörens zugerechnet. Spenglers Unterscheidungen 
zwischen körperlichem und unkörperlichem, statischem und dynamischem, 
endlichem und unendlichem Raum, zwischen „Substanz“ und „Leidenschaft 
des Raumes“,35 zwischen der von Spengler dem Plastischen zugeordneten 
„Statik von Dingen“ und der dem Musikalischen angehörigen „Dynamik 
des Raumes“,36 weisen alle auf ein solches, formales Verständnis der 
verschiedenen Charaktere der Ausdehnung hin, denen eine entsprechende 
Anzahl von „Raumaprior i“ korrespondiert; mit dem Unterschied freilich, 
dass Spengler, Kant gegenüber, diese Apriori geschicht l ich bzw. als 
geschicht l iche Aprior i  behandelt. Wie der antike Mensch seine 
Erfahrung aufgrund vom geschichtlichen Apriori des endlichen Körpers, so 
konstituiert der Mensch des Abendlandes seine Erfahrung aufgrund vom 
geschichtlichen Apriori des unendlichen Raums. Findet jenes Raumapriori 
seine adäquate künstlerische Darstellung in der „Statik“ der körperlich 
dreidimensionalen Skulptur, so erreicht dieses Raumapriori seine adäquate 
Darstellung in der „Dynamik“ unkörperlicher Musik. Spengler versteht 
jedoch diese Dynamik nicht in Bezug auf eine ontische, d. h. erlebnis-
mäßige Zeit, die den Bereich der Seele, der Richtung, und nicht der Welt, 
der Ausdehnung betreffe, sondern begreift sie in Bezug auf immer 
wandelbare Verhältnisse zwischen immateriellen Raumpunkten, denen 
scheinbar musikalische Töne gleichen. Spengler schwebt ja die mehr-
stimmige Musik des Abendlandes als ein Bereich unbeschränkter 
Verhältnismöglichkeiten innerhalb eines unbegrenzten Tonhöheraums vor. 
Nur als ein solcher Bereich und insofern die Vorstellung des Verhältnisses 
auf diejenige der Zeit überhaupt verweist,37 erlangt die Musik eine 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

87 

symbolische Beziehung zur Zeit. Was nun die erste Möglichkeit betrifft, 
nämlich dem Problem der privilegierten Zeitbezogenheit der Raumkunst 
Musik philosophisch sich anzunähern, so fundiert Spengler einerseits die 
Ausdehnung durch die Richtung und macht den Charakter der ersteren 
unmittelbar von dem der letzteren abhängig, andererseits aber behauptet er, 
dass der Charakter der Richtung von der Natur der je verschiedenen 
Kulturseele bestimmt ist: genau weil die antike Seele in der unmittelbaren 
Gegenwart lebt, ist die sie symbolisierende Ausdehnungsform, das 
Raumsymbol, in dem sie sich anerkennt, das des Körpers; genau weil die 
abendländliche, „faustische“ Seele im Horizont einer unendlichen Ver-
gangenheit und einer unendlichen Zukunft, d. h. im Element einer 
historischen Zeit lebt, ist die sie ausdrückende und symbolisierende 
Ausdehnungsform die des reinen unendlichen Raums. Als eine Kunst des 
unendlichen Raums ist folglich die Musik, besonders dabei die 
mehrstimmige des Abendlandes wesentlich, wenn auch indirekt mit der 
Idee, mit dem – man ist versucht zu sagen – „psychischen Apriori“ einer 
dynamisch von der Vergangenheit auf die Zukunft bewegten historischen 
Zeit verbunden. 

 Spenglers Auffassung der Musik im Sinne von Ausdehnung und 
mathematisch verräumlichter Zeit, bzw. temps spatialisé,38 stellt abgesehen 
davon, dass sie die Nivellierung der qualitativen Unterschiede der 
sinnlichen Materie der Künste zur Voraussetzung hat oder mit sich bringt, 
ein ernsthaftes Hindernis für das richtige Verständnis der Funktion der 
Musik in der abendländlichen Kultur dar.39 In seinem Versuch, 
mehrstimmige Musik und gotische Architektur in Zusammenhang zu 
bringen, entgeht Spengler, dass in jener Musik die Tendenz zur 
Unendlichkeit nicht in der Vertikale eines quasi „architektonischen“ 
Beziehens einzelner Töne bzw. Tonpunkte, sondern in der Horizontale einer 
freien, sich ständig verändernden Entfaltung realisiert wird, wo der Mangel 
an Wiederholungen (varietas-Prinzip) und die gleichzeitige Bewegung 
mehrerer melodisch-rhythmisch unabhängiger Stimmen jene Aufhebung 
einer jeden Assoziation mit der Körperlichkeit des weltlichen Tanzens 
fördern, die die Versetzung ins geistig-Innere ermöglicht. Zielt die 
mehrstimmige Musik der Gotik aufs „Unendliche“, so ist dieses kein 
räumliches, sondern ein zeitliches, das Unendliche nämlich einer 
unberechenbar plastisch-dynamischen Tonbewegung. Im Gegensatz zum 
optischen Feld und zum architektonischen Raum, den man stets als 
Negation des unendlichen Raums oder wenigstens in Beziehung zu ihm 



Markos Tsetsos  
 

88 

intuiert, fällt im akustischen Feld der musikalische Tonraum mit der jeweils 
konkreten Tonmaterialität zusammen, die in jedem Zeitmoment präsent ist 
und derer man sich kaum als Teil eines unendlichen Tonraums bewusst ist. 
Mit anderen Worten, es geht beim musikalisch-Akustischen eher um einen 
tönend-körperlichen als um einen unkörperlich umfassenden Raum.40 
Überdies ist der Tonraum, wenigstens der Tonraum gotischer 
Mehrstimmigkeit, nicht bloß der Raum einer unbegrenzten Anzahl von 
prinzipiell beziehungslosen Tonentitäten bzw. Frequenzen, sondern der 
einer begrenzten periodischen Anzahl von Tonidentitäten bzw. Tonklassen, 
der seinen Bestimmungsgrund im Phänomen der Oktave hat. Der musikali-
sche Tonraum ist nicht bloß ein Raum von Tönen, sondern ein tonaler  
Raum, d. h. ein Raum qualitativ-dynamischer Verhältnisse.41 

Die jede qualitative Zeitbestimmung prinzipiell negierende, mathema-
tisch-naturwissenschaftliche Auffassung der musikalischen Tonmaterie, die 
das tonale Raumphänomen übersieht, treibt Spengler notwendig auch zum 
Übersehen der gefühls- und verhaltensmäßigen Musikrezeption innerhalb 
der abendländischen Kultur. Dadurch, dass Spengler den Begriff der 
musikalischen Figur abstrakt-mathematisch interpretiert,42 entfernt er sich 
ganz von ihrer historischen Beziehung zum rhetorischen Verhalten und zur 
Affektenlehre.43 Der musikalische Barock versteht ja die musikalischen 
Figuren als gefühlsbeladene Tongesten und kaum als abstrakte Strukturen 
im Bereich des mathematisch-Möglichen. Darüber hinaus galt als 
Hauptgegenstand der Polemik des musikästhetischen Formalismus die mehr 
als ein Jahrhundert herrschende Auffassung der Musik als Kunst des 
Gefühls par excellence, gerade jenes Elements also, das Spengler gegen den 
Ausdehnungsbereich, dem die Musik angeblich angehört, ontologisch 
streng abgrenzt.44  

Ein noch gewichtigeres Übersehen mit schwerwiegenden Folgen für das 
richtige Verständnis der abendländlichen Kultur liegt aber in der 
rezeptionsgeschichtlichen Tatsache, dass die Musik zum Muster aller 
anderen Künste, von der Romantik bis zum Modernismus, nicht als Symbol, 
sei es auch des unendlichen Raumes, sondern als jene privilegierte Kunst 
hervorgehoben wurde, die Sinn hat, ohne sich auf die äußere Welt oder auf 
eine Welt außermusikalischer Ideen symbolisch beziehen zu müssen.45 Die 
Musik wurde in der Kultur des Abendlandes das ästhetische Muster von 
Sinnautonomie. War an ihr etwas zu beneiden, so war das sicher nicht das 
abstrakt-Dynamische (bloß Verhältnismäßige) eines mathematisch be-
stimmbaren reinen Raums, sondern das konkret-Dynamische einer 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

89 

unberechenbar lebendigen Erlebniszeit, einer durée.46 Wollte man also 
Spengler zustimmen, dass Ziel einer erlebnismäßig-intuitiven Physiogno-
mik, im Gegensatz zur verstandesmäßigen Systematik, nicht absolute, 
überhistorische Wahrheiten, sondern Tatsachen seien,47 würde der bloße 
Umstand, dass die bemerkte Verfälschung von musikhistorischen Tatsachen 
eigentlich zur Unterstützung einer anfechtbaren neuen Theorie bzw. 
Wahrheit48 dient, jede Zustimmungsbereitschaft sogleich entmutigen. 

  

ΙΙ. Spenglers Sinnenlehre 
 

Ein noch tieferes Verständnis von Spenglers Musikphilosophie zwingt zu 
einer Betrachtung seiner Theorie der Sinne. Elemente einer solchen Theorie 
findet man zerstreut im Untergang des Abendlandes, hauptsächlich aber in 
den Urfragen, Spenglers philosophischem Hauptspätwerk. Wie das 
sorgfältige Lesen zeigt, folgt die Ausbildung seiner Sinnenlehre durchaus 
den Prämissen seiner Lebensphilosophie. In ihr wird das organische Leben 
als „Urphänomen“ konzipiert, „eine Idee, die sich vom Möglichen her 
verwirklicht“.49 Als etwas Metaphysisches ist Leben kaum sprachlich 
definierbar, denn als Ursprung und Bezugsfeld der Sprache bleibt das 
Wirkliche: das Leben ist ein „Geheimnis“,50 das sein adäquates Symbol in 
der Flamme findet, jenem Naturphänomen, das man nicht in Bezug aufs 
Sein, sondern erst in Bezug aufs Werden begreifen kann.51 Das Leben tritt 
in die Sphäre des Wirklichen, verwirklicht sich also in zwei Hauptformen: 
in der Pflanze und im Tier.52 Die Pflanze ist ein Leben, das noch in einem 
unmittelbaren, mechanischen Verhältnis zum Wirklichen steht, eine 
Tatsache, die sich durch den Mangel an Selbstbewegung kundgibt. Das 
Leben verwirklicht seine volle Idee erst in der Form des Tieres, als Seele 
eines „Mikrokosmos“, der einem „Makrokosmos“ „polar“ gegenübersteht. 
Die Unabhängigkeit des Mikrokosmos vom Makrokosmos gibt sich vor 
allem im Selbstbewegungsphänomen kund, in der Fähigkeit des 
Lebewesens nämlich, seine Stellung innerhalb seiner Umwelt frei zu 
wählen.53 Freiheit ist für Spengler schon in der Stufe des Tieres mit dem 
Leben selbst identisch, sie ist kein Privileg erst eines mit Vernunft und 
reflektivem Selbstbewusstsein begabten Lebewesens.54  

Möglichkeitsbedingung der freien Selbstbewegung ist neben den dazu 
geeigneten Organen das Wachsein, jener Zustand des Organismus, dem das 
Bewusstsein einer äußerlichen Welt entspricht, wobei Möglichkeits-



Markos Tsetsos  
 

90 

bedingung eines solchen Bewusstseins die Sinne sind. Für Spengler sind 
jedoch Wachsein und Sinne nicht Möglichkeitsbedingungen des Lebens 
selbst: dieses, als Dasein, ist dem Wachsein ontologisch voraus, was der 
Schlafenszustand belegt, in dem das Lebewesen ohne Wachsein und Sinne 
fortlebt.55 Noch weniger gelten Sprache und „Geist“ als ontologische 
Voraussetzungen des Lebens. Wie die meisten Repräsentanten des 
philosophischen Irrationalismus versteht Spengler die Sprache als System 
von konventionellen Zeichen, die von den sinnlichen Gegenständen des 
Wachseins abstrahiert werden und folglich in doppelter Distanz zum Dasein 
und zur sinnlichen Unmittelbarkeit des Wachseins stehen.56 Ist aber 
Wachsein nichts anderes als Instrument des Daseins, des „Blutes“, so muss 
man auch die Sprache, die vom Wachsein ontisch abhängig und abstrahiert 
ist, nur als Instrument betrachten. Spengler behauptet ja, dass der wahre 
Lenker der Sprache und des abstrakten Denkens nicht die ganz vom Leben 
distanzierte Vernunft, sondern der sich mit dem Leben unmittelbar 
verflechtende Instinkt sei. Den Instinkt bestimmen wiederum nicht nur die 
allgemeine Idee des Lebewesens Mensch, sondern auch eine Kulturidee, die 
sich in der Geschichte durch die Tätigkeit einer dazu bestimmten Rasse 
verwirklicht.57  

Sowohl die rationalistische Philosophie als auch die naturwissen-
schaftliche Anthropologie hätten gegen Spenglers biologische Interpretation 
der Sinne und des Geistes prinzipiell nichts einzuwenden. Dass die Sinne 
vor allem den Zwecken lebendigen Daseins dienen, gilt heute fast als 
Gemeinplatz. Wovon sich Spengler aber distanziert, ist die übliche strenge 
Scheidung von Sinnlichkeit und Verstand bzw. „Verstehen“. Das Argument 
ist einfach: Identifizierte sich das Verstehen mit dem abstrakten Denken und 
dessen abstrakten Kategorien, wie Kant es will, der hier nochmals den 
Dualismus von Geist und Ausdehnung reproduziert, dann wären die Tiere, 
die ohne abstraktes Denken leben, prinzipiell unfähig, sich im Makro-
kosmos zu orientieren. In Wirklichkeit orientieren sich im Makrokosmos 
Tiere und Menschen, die Spengler übrigens von den Tieren nicht prinzipiell 
unterscheidet,58 aufgrund eines „verstehenden Empfindens“ oder 
„empfindenden Verstehens“,59 durch „urteilende Sinne“60 also. Bedeutet 
Verstehen primär kausale Wahrnehmung und besitzen alle Lebenswesen 
Verstehen, dann vermögen alle, nicht nur der Mensch, ihr Umfeld kausal 
wahrzunehmen und zeichengemäß zu strukturieren. Alle Sinnesdaten, 
Farben, Gestalten, Klänge, Gerüche usw. seien immer in kausale 
Sinnzusammenhänge verstrickt, die nur das abstrakte Denken, dieses 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

91 

Spätprodukt der Zivilisationsphase jeder menschlichen Kultur, von den 
Sinnen gewaltsam trennt, um nachher die gegenseitige Beziehung von 
Sinnesdaten und Verstandeskategorien, von Sinnlichkeit und Verstand, als 
Problem zum Gegenstand philosophischer Spekulation zu machen.  

 In Spenglers Denken verläuft die wahre ontologische Trennlinie nicht 
zwischen Sinnlichkeit und Geist, sondern zwischen Wachsein oder 
„Schale“, das Sinne und Geist umfasst, und Seele oder „Kern“, die 
Spengler als den metaphysischen Mittelpunkt lebendigen Daseins versteht.61 
Ist Gegenstand und Grenze des Wachseins die äußere Welt, die „Lichtwelt“, 
wie er sie nennt, dann ist dem Wachsein aller Zugang zur Seele anderer 
Lebewesen ewig versperrt. Zugang zu ihr gibt es nur von der Seele her, die 
sich im Element des Gefühls kundgibt, und nur insofern die Seele Sinne und 
kausale Wahrnehmung umgeht, um durch intuitives Fühlen gleichsam 
„hinter ihnen sehen“ zu können.62 Sind aber, einer Grundprämisse der 
Philosophie Spenglers gemäß, nur der Seele Werden und Zeit eigen, dann 
gehören alle Sinne, Gehör und Töne nicht ausgenommen, der zeitlosen 
Sphäre des Seins und der Ausdehnung, der Lichtwelt an. Wie Spengler 
behauptet, mussten alle bisherigen metaphysischen Annährungen des 
Bewegungsphänomens notwendig scheitern, weil es ihnen nicht bewusst 
geworden ist, dass Bewegung keine Eigenschaft der Ausdehnung und kein 
Gegenstand der Sinnlichkeit, sondern Eigenschaft der Seele sei, die 
Ausdehnung und Sinnlichkeit wörtlich „beseelt“.63 Die Welt scheint 
bewegt, einzig und allein weil die Seele ihre Bewegung auf die Welt 
gleichsam projiziert; an sich ist die Welt unbewegt, bloß seiend. Musiktöne, 
Teil jener Welt, machen hier keine Ausnahme.64  

In einem solchen philosophischen Rahmen verliert der Gehörsinn nicht 
nur jede ontische Beziehung zur Zeit, die man als sein spezifisches 
Differenzmerkmal anzusehen pflegt, sondern darüber hinaus jede 
Möglichkeit, ein Gleichwertigkeitsverhältnis dem Sehen gegenüber zu 
beanspruchen. Nach Spengler, der sich hier auf Goethe beruft,65 ist der 
Makrokosmos vor allem eine „Welt des Lichts“, zugleich aber auch eine 
Welt des Auges, denn Auge und Licht stehen in einem Korrelations-
verhältnis zueinander.66 Den Primat des Sehens allen anderen Sinnen 
gegenüber erkennt Spengler in der Tatsache, dass die Worte, die wir zur 
Bezeichnung anderer sinnlichen Qualitäten gebrauchen, meistens im 
Bereich des Auges und des Lichts ihre Herkunft haben.67 Die Herrschaft des 
Sehens übers Gehör sei ja so durchgreifend, dass die in unserer Kultur 
übliche Auffassung der Musik als einer Kunst gefühlsmäßig-



Markos Tsetsos  
 

92 

ungegenständlicher Innerlichkeit kulturkritisch nur als „süße Täuschung“ 
angesehen werden kann:  

Eben darin beruht für uns Menschen der unnennbare Zauber der Musik und ihre 
wahrhaft erlösende Kraft, daß sie die einzige Kunst ist, deren Mittel außerhalb 
der Lichtwelt liegen, welche für uns längst mit der Welt überhaupt 
gleichbedeutend geworden ist, so daß Musik allein uns gleichsam aus der Welt 
hinausführen, den stählernen Bann der Herrschaft des Lichts zerbrechen und uns 
die süße Täuschung einflößen kann, daß wir hier das letzte Geheimnis der Seele 
berühren, eine Täuschung, die darauf beruht, daß der wache Mensch von einem 
einzelnen seiner Sinne beständig derart beherrscht ist, daß er aus den Eindrücken 
seines Ohres nicht mehr eine Welt des Ohres bilden kann, sondern sie nur noch 
seiner Augenwelt einfügt.68 

 

ΙΙΙ. Gegenargumente: Schopenhauer, Hegel, Plessner 
 
Zur geschichtsphilosophischen Umrahmung von Spenglers Musikphiloso-
phie vergleichen wir abschließend kritisch seine relevanten Ansichten mit 
denen von drei anderen Philosophen, die der Musik in ihrem Denken eine 
bedeutende Rolle zuweisen. Der erste ist Arthur Schopenhauer, der große 
Vorläufer der Lebensphilosophie, auf welchen Spengler wohl deswegen 
sporadisch verweist, weil seine Auffassungen in gewissen Punkten mit 
denen Schopenhauers notwendig konvergieren. Einer dieser Punkte ist die 
Teilung der Welt in einen rationalen, deterministisch-kausalen und voll dem 
Intellekt (Verstand und Vernunft) zugänglichen phänomenalen Aspekt („die 
Welt als Wille“) und einen irrationalen, jenseits des „Satzes vom Grunde“ 
liegenden, nur durch intuitive Anschauung zugänglichen metaphysischen 
Aspekt („die Welt als Wille“). Einen zweiten Konvergenzpunkt findet man 
in Schopenhauers Behauptung, dass der Verstand kein Monopol des 
Menschen sei, im Gegensatz freilich zur Vernunft, die hier als Fähigkeit zur 
Produktion abstrakter Vorstellungen bzw. Begriffe definiert wird.69 Wie 
Spengler versteht Schopenhauer den Verstand als Möglichkeitsbedingung 
von Sinnenobjektivität (kausales Korrelieren von Empfindung und Objekt, 
z. B. von Klang und Musikinstrument). Wo aber Spenglers Philosophie 
grundsätzlich von der Schopenhauers divergiert, ist Schopenhauers 
Auffassung der Zeit, gemeinsam mit Raum und Kausalität, als einer 
Grundeigenschaft (oder vielleicht transzendentalen Grundbedingung) der 
phänomenalen Welt, dabei auch seine emphatische Ablehnung jedes 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

93 

Verhältnisses des Willens, des metaphysischen Aspekts der Welt also, mit 
Raum, Zeit und Kausalität. Gehören Zeit und Musik zur Welt als 
Vorstellung, dann hindert Schopenhauer nichts daran, im Gegensatz zu 
Spengler zu behaupten, dass „die Musik einzig und allein in und durch die 
Zeit, mit gänzlicher Ausschließung des Raumes perzipiert wird“.70 
Schopenhauer geht dabei noch weiter und scheidet die Musik nicht nur vom 
Raum, sondern auch vom Verstand, darauf verweisend, dass die Musik  

auch ohne Einfluss der Erkenntnis der Kausalität, also des Verstandes [perzipiert 
wird]: denn die Töne machen schon als Wirkung und ohne dass wir auf ihre 
Ursache, wie bei der Anschauung, zurückgingen, den ästhetischen Eindruck.71  

Was Schopenhauer hier sagt und Spengler evident aus Systemzwang nicht 
sehen will, ist, dass die Töne in der musikalischen Wahrnehmung auch 
abgetrennt von ihrer Quelle, als unabhängige, freischwebende Entitäten, 
wahrnehmbar werden: in der Musik hören wir nicht nur den Klang einer 
Violine, sondern darüber hinaus die Töne C, E, G usf. Spenglers 
hartnäckige Zuordnung des Tons zur Ausdehnung macht selbst eine solche 
Selbstverständlichkeit theoretisch beinahe unbegreiflich.72 

Was bei einer Gegenüberstellung von Spenglers und Hegels Philosophie 
überrascht, ist die Tatsache, dass, während ihre Einstellungen zur Seele und 
zum Verstande konvergieren, sie doch in ihrer Einstellung zur Musik 
divergieren. Grundhaltung beider Philosophen ist die Auseinandersetzung 
mit den eigentlich positivistischen Philosophien des Verstandes und der 
Orientierung der Philosophie an den Naturwissenschaften überhaupt, wobei 
freilich bei Spengler die Überschreitung des Verstandes in der Irrationalität 
des Lebens, bei Hegel dagegen in der dialektischen Rationalität der 
Vernunft erreicht wird. Diese Tatsache hindert beide Philosophen nicht 
daran, über die zeitliche Natur des Seelischen im Einklang zu sein. 
Während bei Spengler jedoch die scharfe Trennung von Seele und Welt die 
Zeit von dieser abstrahiert, versetzt Hegel die Zeit in die Welt zurück. Hegel 
interpretiert die Zeit als Negation des Raums im Zeitpunkt und weiter durch 
eine doppelte Negation des Raums als Negation des Zeitpunkts in einem 
neuen. Zeit ist die „abstrakt s ich auf  s ich beziehende Negativität“73 
des Werdens. In diesem Rahmen gibt es keinen Zweifel, dass der Ton, in 
dem „das Tilgen nicht nur der e inen Raumdimension, sondern der totalen 
Räumlichkeit überhaupt“,74 das „Aufheben der räumlichen Objektivität“75 
erreicht wird, nicht nur keine Beziehung zur Ausdehnung hat, sondern im 
Gegenteil „dem ideellen Bereich der Zei t  anheimfällt“.76 Nicht nur der Ton 



Markos Tsetsos  
 

94 

befindet sich in einem Zustand „fortströmender zeitlichen Bewegung“77, 
sondern diese Bewegung nimmt darüber hinaus das Subjekt der Hörens, das 
auch der Zeit gehört, mit sich fort. Hegel sagt dazu: „Ich ist in der Zeit, und 
die Zeit ist das Sein des Subjekts selber“.78 Ihren Höhepunkt findet diese 
These in folgender Aussage:  

Da nun die Zeit und nicht die Räumlichkeit als solche das wesentliche Element 
abgibt, in welchem der Ton in Rücksicht auf seine musikalische Geltung 
Existenz gewinnt und die Zeit des Tons zugleich die des Subjekts ist, so dringt 
der Ton schon dieser Grundlage nach in das Selbst ein, faßt dasselbe seinem 
einfachsten Dasein nach und setzt das Ich durch die zeitliche Bewegung und 
deren Rhythmus in Bewegung, während die anderweitige Figuration der Töne, 
als Ausdruck von Empfindungen, noch außerdem eine bestimmtere Erfüllung für 
das Subjekt, von welcher es gleichfalls berührt und fortgezogen wird, hinzu-
bringt. Dies ist es, was sich als wesentlicher Grund für die elementarische Macht 
der Musik angeben läßt.79  

Bezöge man nun diese tiefe Bemerkung Hegels auf seine eigene 
anthropologische Theorie der Leib- und Geistverbundenheit der Empfin-
dung,80 so würde man eine äußerst wichtige Theorie des Verhältnisses von 
Ton, Empfindung bzw. Gefühl, Leib und Geist erhalten, die Spenglers 
philosophischem Denken, wo die Seele zwar mit dem Leib, die Sinne aber 
mit einem leib- und lebensfremden Geist korreliert werden,81 versperrt 
bleiben muss. 

Wird in Hegels Philosophie das Verhältnis von Musik und Körper 
indirekt mittels des Gefühls hergestellt, so begründet Helmuth Plessners 
philosophische Anthropologie jenes Verhältnis mit einer der phäno-
menologischen Anschauung direkt zugänglichen Strukturverwandtschaft. 
Ton und Körper haben eine Doppelstruktur von Ferne-Nähe, 
Gegenständlichkeit-Zuständlichkeit, Äußerlichkeit-Innerlichkeit gemein-
sam. Wie der Ton uns zugleich als etwas Äußeres und auch Inneres 
erscheint, so erkennt sich der lebendige Körper, der Leib, in einem Ferne-
Nähe-Verhältnis zu sich selbst zugleich als  und in  einem Körper. Deshalb 
teilen Leib und Ton die phänomenale Eigenschaft der „Voluminosität“ mit, 
während die räumliche Distanz der Farben vom Leib ihnen den Charakter 
der Fläche gewährt. Töne „sind der  le ibhaften Posi t ion des  
Menschen konform.  Die Voluminosität des Schalls ‚paßt‘ zu der 
Voluminosität unseres Leib- und im Leibe Seins“,82 sagt Plessner. Die 
„Produzierbarkeit“ der Töne, die Tatsache nämlich, dass sie im Gegensatz 
zu den Farben von Lebewesen produziert zu werden vermögen, verleiht 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

95 

ihnen überdies schon einen „emotionalen Entladungs- und Entlastungs-
wert“.83 Zur strukturellen Verwandtschaft des Tons mit dem Körper und zu 
seiner durchs Zuständlichkeitsmoment gesicherten Emotionalität kommt 
endlich die konstitutive Zeitlichkeit hinzu. Wie Plessner betont,  

Tönen ist die Abfolge in der Zeit nicht äußerlich wie etwa optischen Daten, 
Farben und Figuren. Vielmehr besteht gegenüber ihrer Mannigfaltigkeit ein 
Zwang  zum Nacheinander , der optischen Daten gegenüber fehlt. […] 
Hallen, Klingen ist ein Prozeß , der erlebnismäßig bei Intensitätsverminderun-
gen am deutlichsten wird. Der Schall kann an-  und  abschwel len , was Farbe 
nie kann. Das Schwellvolumen hat aber neben den Charakteren raumhafter 
Mächtigkeit auch die Tendenz  ins  Kommen, wie denn ein plötzlicher 
Abbruch des Klanges, der nicht zum Verkl ingen  gelangt, eine Leere von 
fühlbarer Zeithaftigkeit, von dynamischen Wert hinterläßt.84 

Es wird jetzt offensichtlich, dass Spengler, zwischen Räumlichkeit und 
Raumhaftigkeit der Töne nicht zu unterscheiden vermögend, eine phäno-
menale bzw. formale Bestimmung in eine ontische bzw. materiale ver-
wandelte. Plessner gemäß s ind Töne kein Ausgedehntes, sie erscheinen 
nur so; für Spengler s ind Töne dagegen kein Zeitliches, sie erscheinen 
nur so (und zwar nur unter gewissen kulturellen Bedingungen). Es handelt 
sich hier um eine theoretische Umkehrung, die Spengler nicht einzusehen 
erlaubt, was der bei der Zeit der Erstausgabe des Untergangs noch junge 
Plessner in einer seiner frühen Schriften einsah, dass nämlich die Musik 
nicht bloß ein Symbol des reinen unendlichen Raums, sondern ein „Bild des 
Lebens“85 ist.  

Was die Musik betrifft, verwirklichte Spengler eigentlich nie die im 
Untergang des Abendlandes programmatisch angestrebte „kopernikanische 
Wende“. Als unumgängliche Bedingung einer solchen Wende stellte er die 
Distanz zu den Mythen der eigenen Kultur.86 Einer dieser Mythen aber ist 
das herrschende Verständnis des Tons als bloßer Empfindung, als einer 
quantitativ messbaren, „ausgedehnten“ Größe also. Nur die phänomeno-
logische Forschung seiner Zeit, beispielsweise Husserls, der die Zeit genau 
in Bezug auf den Ton studierte,87 oder Plessners, der die sowohl zeitliche 
als auch körperhafte  Natur der Musik zum allgemeinen Bewusstsein 
brachte,88 vermag die qual i ta t ive Differenz der Tonmaterie, der eine 
zeitliche Intentionalität eigen ist, der Materie anderer Künste gegenüber-
zustellen und uns dabei zu ermöglichen, die Musik als etwas mehr als 
bloßes Symbol zu denken: als das Muster nämlich einer wirklich autonomen 
ästhetischen Sinngebung der Welt, die nicht nur die Sinne nicht verachtet, 



Markos Tsetsos  
 

96 

sondern vielmehr sie in Richtung einer „Versinnlichung des Geistes, [einer] 
Vergeistigung des Sinnlichen“, wie Plessner schreibt,89 mobilisiert. Eines 
Geistes freilich, den man nicht mehr mit dem praktischen Verstand und der 
wissenschaftlichen Vernunft zu identifizieren braucht, und welcher Sinn-
gebungen wie die ästhetische einschließt, die nur ein solcher Verstand und 
eine solche Vernunft als irrational anprangert.90 Nicht nur Hegel, sondern 
Goethe selbst, Spenglers Hauptvorbild, spricht ja von einer anderen 
Vernunft,91 die ihre Jurisdiktion in Fragen der Geschichte und Kultur nicht 
der irrationalen92 Intuition zu überlassen braucht, einer Intuition wohl-
bemerkt, die den pragmatischen Intellekt und seine Mythen überwunden zu 
haben glaubt, während sie in Wirklichkeit diese schon immer in sich selbst 
trägt. Und der verhängnisvollste dieser Mythen ist die idealistische Spaltung 
der Welt in Ausdehnung bzw. Körper und Bewusstsein bzw. Geist, die sich 
in Spenglers Denken als Spaltung der Welt in Ausdehnung (Sein, Raum, 
Sinnlichkeit) und Seele (Werden, Zeit, Gefühl) reproduziert. 

 
 

ANMERKUNGEN 
 

 

1  Vgl. dazu Theodor Schneider, Die Kunsttheorien in Oswald Spenglers 
„Untergang des Abendlandes“, Freiburg 1923; Marie-Elisabeth Parent, 
Recherches sur des éléments d’une conception esthétique dans l’œuvre 
d’Oswald Spengler, Frankfurt a. M. 1984; Ingo Kaiserreiner, Kunst und 
Weltgefühl. Die bildende Kunst in der Sicht Oswald Spenglers. Darstellung und 
Kritik, Frankfurt a. M. 1994. 

2  Vgl. z. B. Wilhelm Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, Leipzig u. 
Berlin 1922; ders., Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften, Leipzig u. Berlin 1927; Heinrich Rickert, Kulturwissenschaft 
und Naturwissenschaft, Tübingen 1926. 

3  Vgl. Oswald Spengler, Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer 
Morphologie der Weltgeschichte, München 2003, S. 125 ff.  

4  Vgl. Oswald Spengler, Urfragen, hg. v.. Manfred Schröter u. Anton Mirko 
Koktanek, München 1965, S. 62: „Erkennen ist eine Illusion. Deshalb gehe ich 
vom Erleben aus“. 

5  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 138 und 
anderswo.  

 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

97 

 

6  Vgl. dazu August Messer, Oswald Spengler als Philosoph, Stuttgart 1922; 
Hermann Fassbinder, Relativismus und Mystizismus. Eine Kritik der Grund-
lagen der Philosophie Spenglers, Bonn 1924; Heinz Willms, Die Grund-
anschauungen und Grundlage der Philosophie Oswald Spenglers, Bonn 1955. 

7  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 140 ff.  
8  Ebd., S. 125–127. 
9  Ebd., S. 282 ff.  
10  Ebd., S. 285: „Wenn eine Kunst Grenzen hat – Grenzen ihrer formgewordenen 

See le  –, so sind es h is tor i sche , nicht technische oder physiologische“.  
11  Ebd., S. 101: “Darf die antike Welt, der Kosmos, aus jenem tiefen Bedürfnis 

nach sichtbarer Begrenztheit als abzählbare Summe von stofflichen Dingen 
definiert werden, so hat sich unser  Weltgefühl im Bild eines unendlichen 
Raumes verwirklicht, in dem alles Sichtbare, als etwas Bedingtes dem 
Unbedingten gegenüber, beinahe als eine Wirklichkeit zweiten Ranges 
empfunden wird“. 

12  Ebd., S. 284. 
13  Vgl. Arthur Mandel, ‚Spengler’s Quarrel with the Methods of Music History‘, 

The Musical Quarterly 20/2 (1934), S. 131–171, 138 ff. 
14  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 284; Urfragen 

(Anm. 4), S. 18: „Ausdehnung ist die Form des Sinnlichen“. 
15  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 86: „Ausdehnung 

heißt für den antiken Menschen Körperlichkeit, für uns Raum, als dessen 
Funktion die Dinge ‚erscheinen‘“.  

16  Ebd., S. 83. 
17  Ebd., S. 84. 
18  Ebd., S. 89. 
19  Ebd., S. 230. 
20  Ebd., S. 289. 
21  Ebd., S. 361. 
22  Ebd., S. 282. 
23  Vgl. dagegen Wolfgang Krebs, ‚Musik und der „Untergang des Abendlandes“. 

Bemerkungen zu Oswald Spenglers Geschichtsphilosophie‘, Archiv für 
Musikwissenschaft 55/4 (1998), S. 312, wo Spenglers Musikphilosophie als 
ausschließlich an das Dynamische, Prozesshafte und Zeitliche orientiert 

 



Markos Tsetsos  
 

98 

 

betrachtet und mit den dynamischen Theorien von August Halm und Ernst 
Kurth in Zusammenhang gebracht wird.  

24  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 289 ff. 
25  Ebd., S. 112, 230, 257. 
26  Ebd., S. 130. 
27  Ebd., S. 214. 
28  Ebd., S. 159. 
29  Ebd., S. 183. 
30  Ebd., S. 389. 
31  Ebd., S. 298. 
32  Ebd., S. 400; vgl. auch S. 487. 
33  Ebd., S. 386: „Das Tiefenerlebnis verwirklicht […] die ausgedehnte Welt. Das 

mit dem Urwort Zeit angedeutete Geheimnis schafft aus dem Empfinden des 
Außen wie aus dem Vorstellen des Innen den  Raum. Auch das Seelenbild hat 
seine Tiefenrichtung, seinen Horizont, seine Begrenztheit oder Unendlichkeit“.  

34  Ebd., S. 545. 
35  Ebd., S. 309. 
36  Ebd., S. 313. 
37  Ebd., S. 158–165. 
38  Vgl. Henri Bergson, L’évolution créatrice, Paris 1909, S. 232, 390. 
39  Spenglers musikgeschichtliche Ansichten waren sofort nach der Erscheinung 

des ersten Bandes des Untergangs Gegenstand skrupulöser Fachkritik. Vgl. 
Gustav Becking, ‚Die Musikgeschichte in Spenglers „Untergang des 
Abendlandes“‘, Logos 9 (1920–21), S. 284–295; Alfred Einstein, ‚Oswald 
Spengler und die Musikgeschichte‘, Zeitschrift für Musikwissenschaft 3/1 
(1920), S. 30–32. Gelegentlich waren sie auch Gegenstand ironischer Parodie. 
Vgl. Cecil Forsyth, ‚A Musical Examination-Paper on Spengler’s „The Decline 
of the West“‘, The Musical Quarterly 14/2 (1928), S. 155–157.  

40  Vgl. Victor Zuckerkandl, Die Wirklichkeit der Musik. Der musikalische Begriff 
der Außenwelt, Zürich 1963, S. 266 ff. 

41  Ebd., S. 276 ff. Zur musikalischen Raumproblematik, vgl. Iakovos Steinhauer, 
Musikalischer Raum und kompositorischer Gegenstand bei Edgard Varèse, 
Tutzing 2008, S. 27 ff. 

 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

99 

 

42  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 112. 
43  Vgl. Dietrich Bartel, Handbuch der musikalischen Figurenlehre, Laaber 1985. 
44  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 71 ff.; Urfragen 

(Anm. 4), S. 270, 301. Die Gefühlsbezogenheit der Musik ließ sich auch 
Friedrich Nietzsche, den Spengler zu seinen Vorläufern rechnet, nicht entgehen. 
Vgl. Manos Perrakis, Nietzsches Musikästhetik der Affekte, Freiburg u. 
München 2011. Zum Thema Spengler-Nietzsche vgl. Massimo Ferrari 
Zumbini, ‚Über Spengler und Nietzsche‘, Nietzsche-Studien 5 (1976), S. 194–
254; Uwe Janesch, Goethe und Nietzsche bei Spengler. Eine Untersuchung der 
strukturellen und konzeptionellen Grundlagen des Spenglerschen Systems, 
Berlin 2006. 

45  Vgl. [Wassily] Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst, München 1912, 
S. 37: „Ein Künstler, welcher in der wenn auch künstlerischen Nachahmung der 
Naturerscheinungen kein Ziel für sich sieht und ein Schöpfer ist, welcher seine 
innere Welt zum Ausdruck bringen will und muß, sieht mit Neid, wie solche 
Ziele in der heute unmateriellsten Kunst – der Musik – natürlich und leicht zu 
erreichen sind. Es ist verständlich, daß er sich ihr zuwendet und versucht, 
dieselben Mittel in seiner Kunst zu finden“. Vgl. auch Andrea Gottdang, 
Vorbild Musik. Die Geschichte einer Idee in der Malerei im deutschsprachigen 
Raum 1780–1915, München 2004. 

46  Vgl. Bergson, L’évolution créatrice (Anm. 38), passim. 
47  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 206: „Ein System 

besteht aus Wahrheiten, eine Geschichte beruht auf Tatsachen“. 
48  Zum „Widerspruchsvolle[n] und Widersinnige[n] von Spenglers historischen 

Skeptizismus“, vgl. Messer, Oswald Spengler als Philosoph (Anm. 6), 
S. 108 ff. 

49  Spengler, Urfragen (Anm. 4), S. 1. 
50  Ebd. 
51  Ebd., S. 6 ff. 
52  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 557–561; ders., 

Urfragen (Anm. 4), S. 215–239. 
53  Vgl. Spengler, Urfragen (Anm. 4), S. 20. 
54  Ebd., S. 200 f. 
55  Ebd., S. 254. 
 



Markos Tsetsos  
 

100 

 

56  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 565 ff.; ders., 
Urfragen (Anm. 4), S. 79 ff. 

57  Vgl. Spengler, Urfragen (Anm. 4), S. 184 ff.; ders., Der Untergang des 
Abendlandes (Anm. 3), S. 688 ff. 

58  Vgl. Oswald Spengler, Der Mensch und die Technik. Beitrag zu einer 
Philosophie des Lebens, München 1931, S. 14: „Denn der Mensch ist ein 
Raubtier“. 

59  Vgl. Spengler, Urfragen (Anm. 4), passim. 
60  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 566, wo er 

zwischen „Eindruck der Sinne und Urteil der Sinne“ unterscheidet. 
61  Vgl. Spengler, Urfragen (Anm. 4), S. 240 ff. Die gleiche Teilung in Seele und 

Geist adoptiert auch Ludwig Klages in seinem 1929–1932 erschienenen 
dreibändigen Hauptwerk Der Geist als Widersacher der Seele. Trotzdem haben 
nicht alle Lebensphilosophen den Geist mit dem Intellekt identifiziert. Max 
Scheler z. B. korreliert den Intellekt mit dem Leben und verleiht dabei dem 
Geist eine überbiologische Funktion. Vgl. Max Scheler, Die Stellung des 
Menschen im Kosmos (1927), München 1947. 

62  Ebd., S. 156 ff. 
63  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 482 ff., 573 ff.; 

ders., Urfragen (Anm. 4), S. 93 (Bewegung „liegt im lebenden Empfinden, im 
Empfindungsleben des Wahrnehmenden, nicht im Wahrgenommenen“), 
S. 103 f. („Bewegung wird nur erlebt, erkannt wird die Ortsveränderung“; 
„Nicht im Gesehenen, sondern im Sehen liegt die Bewegung“), S. 109, 270 f. 

64  Den wesentlich idealistischen Charakter der Philosophie Spenglers hat schon 
früh August Messer bemerkt. Vgl. Messer, Oswald Spengler als Philosoph 
(Anm. 6), S. 94: „Spenglers Auffassung der Erkenntnis ist also „idealistisch“. 
Er beruft sich auf Berkeleys Formel esse est percipi (Dasein ist 
Wahrgenommenwerden); alles Vorhandene müsse in einer entscheidenden 
Beziehung zum lebenden Menschen stehen, für den Toten aber sei nichts mehr 
da“. 

65  „Wär nicht das Auge sonnenhaft, / Wie könnten wir das Licht erblicken?“. 
Goethes Werke, Band 1: Zur Farbenlehre. Didaktischer Teil, Weimar 1890, 
zweite Abteilung (Naturwissenschaftliche Schriften), S. XXXI. Zum Thema 
Goethe-Spengler vgl. Hans Wilhelm Münzer, Goethe and Spengler. Ideas 
Concerning the Philosophical Foundations of Spengler’s „Untergang des 
Abendlandes”, Cincinnati, OH 1940; Uwe Janesch, Goethe und Nietzsche bei 
Spengler (Anm. 44). 

 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

101 

 

66  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 562; ders., 
Urfragen (Anm. 4), S. 15–17. 

67  Vgl. Spengler, Urfragen (Anm. 4), S. 281. 
68  Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 565. 
69  Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke, Bd. 1: Die Welt als Wille und 

Vorstellung I, hg. v. Wolfgang Frhr. Von Löhneysen, Frankfurt a. M. 1986, 
S. 35 ff. 

70  Ebd., S. 371. 
71  Ebd. 
72  Nur an einer einzigen Stelle seiner Urfragen (Anm. 4, S. 171) scheint Spengler 

sich der Tatsache bewusst zu sein: „In der kosmischen Wirklichkeit sind Seelen 
n ich t  begrenzt mit dem Raum, den der gesehene Körper in der sinnlichen 
Augenwelt einnimmt. Eine Melodie ist nicht an den Raum des Geigenkörpers 
gebunden, ein Gedanke nicht an den Raum, in dem er entstand“. 

73  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Werke, Bd. 9: Enzyklopädie der 
philosophischen Wissenschaften im Grundrisse II, Die Naturphilosophie, hg. v. 
Eva Moldenhauer u. Karl Markus Michel, Frankfurt a. M. 1986, S. 49. 

74  Hegel, Werke (Anm. 73), Bd. 15: Vorlesungen über die Ästhetik III, S. 133. 
75  Ebd., S. 134. 
76  Ebd., S. 151. 
77  Ebd., S. 139. 
78  Ebd., S. 156. 
79  Ebd., S. 156–157. Vgl. Adolf Nowak, Hegels Musikästhetik, Regensburg 1971, 

S. 72–88. 
80  Vgl. Hegel, Werke (Anm. 73), Bd. 10: Enzyklopädie der philosophischen 

Wissenschaften im Grundrisse III, Die Philosophie des Geistes, S. 100 ff. 
81  Vgl. Spengler, Urfragen (Anm. 4), S. 241: „Zur Seele gehört […] die Tatsache 

Leib. Zu den Sinnen gehört der Geist […]“. 
82  Helmuth Plessner, Gesammelte Schriften, Bd. 7: Ausdruck und menschliche 

Natur, hg. v. Günter Dux, Odo Marquard u. Elisabeth Ströker, Frankfurt a. M. 
2003, S. 189. 

83  Ebd., S. 187.  
84  Ebd., S. 193. 
 



Markos Tsetsos  
 

102 

 

85  Ebd., S. 48. 
86  Vgl. Spengler, Der Untergang des Abendlandes (Anm. 3), S. 125. 
87  Vgl. Edmund Husserl, Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren 

Bewusstseins, hg. v. Rudolf Boehm, Den Haag 1966 (Bd. 10 der Husserliana). 
Vgl. dazu Josephine Geisler, Tonwahrnehmung und Musikhören. 
Phänomenologische, hermeneutische und bildungsphilosophische Zugänge, 
Paderborn 2016, wo unter anderem Husserl und Plessner gründlich verglichen 
werden.  

88  Vgl. Erwin Straus, Psychologie der menschlichen Welt. Gesammelte Schriften, 
Berlin und Heidelberg 1960, S. 141–178 („Die Formen des Räumlichen. Ihre 
Bedeutung für die Motorik und die Wahrnehmung“); Alfred Schutz [Schütz], 
Collected Papers, Volume IV, hg. v. Helmut Wagner u. George Psathas, 
Dordrecht 1996, S. 243–275 („Fragments Toward a Phenomenology of 
Music“). Zum Verhältnis von Lebensphilosophie und Phänomenologie, vgl. 
näher Georg Misch, Lebensphilosophie und Phänomenologie. Eine 
Auseinandersetzung der Diltheyʼschen Richtung mit Heidegger und Husserl, 
Leipzig u. Berlin 1931. 

89  Plessner, Gesammelte Schriften (Anm. 82), Bd. 3: Anthropologie der Sinne, 
S. 211. 

90  Helmuth Plessner z. B. (ebd., S. 153 ff.) unterscheidet zwischen drei 
Sinngebungen: der „syntagmatischen“ der Sprache, der „schematischen“ der 
Wissenschaft (reiner Fall: die Mathematik) und der „thematischen“ der Kunst 
(reiner Fall: die Musik).  

91  Vgl. Karl Löwith, Von Hegel zu Nietzsche. Der revolutionäre Bruch im Denken 
des neunzehnten Jahrhunderts, Stuttgart 1969, S. 17 ff; Giampiero Moretti, 
‚Spengler – ein „klassischer“ Nihilist? Zur Unversöhnbarkeit von Goethe und 
Nietzsche‘, in Manfred Gangl, Gilbert Merlio u. Markus Ophälders, Spengler – 
Ein Denker der Zeitenwende, Frankfurt a. M. 2009, S. 179–192. 

92  Vgl. Georg Lukacs, Die Zerstörung der Vernunft, Band 2: Irrationalismus und 
Imperialismus, Darmstadt u. Neuwied 1974, S. 138 ff.  

 
 
 
 
 
 



Irrationalität und Sinnenfeindschaft 
 

103 

 

ABSTRACT 
 
This article is conceived as a philosophical critique of Spengler’s core thesis 
that music as the art of pure bodiless space exemplifies the Western 
“Faustian” culture. Part one discusses both the premises of this diverging 
thesis and the break with the common Western notion of music as 
meaningful and expressive dynamic movement. Part two is a critical 
reconstruction of Spengler’s theory of the senses that displays an 
ontological separation between “shell” that includes both senses and spirit 
and “soul” or “core”, the metaphysical centre of vital existence that relates 
to the dynamic and temporal notion of music. Part three provides a historic-
philosophical framework by means of comparison with Schopenhauer, 
Hegel and Plessner. 
 





105 

 
 
 
 

MARIA JOÃO NEVES 
 

The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 
 
When we look at his extensive work, few are the texts José Ortega y Gasset 
dedicates to music; namely, the articles Musicalia I and Musicalia II, The 
Praise of the Bat, Artistic Apathy, and some chapters in the book The 
Dehumanization of Art. The philosopher does not hide his fragile 
knowledge in this area: “I don’t understand a thing about music. On this 
matter it is convenient that the reader is free of doubts.”1 

However, these few texts leave their imprint not only in the philosophical 
community but also in musicology. This article aims to show what kind of 
connection Ortega y Gasset did have with music. First, we verify whether 
Ortega had musical studies or not; secondly, we investigate his contacts 
with composers, musicians and musicologists of his time; and, thirdly, we 
gauge the relevance of the philosopher’s musical writings. 

 

Musical interests of Ortega y Gasset and 
the reception of Debussy and Stravinsky in Spain 

 
In all biographies consulted2 there is no indication that Ortega y Gasset had 
received any formal music education, had learned to play a musical 
instrument, or had known how to interpret a pentagram. In what is 
considered to be his biography of reference, written by Javier Zamora 
Bonilla, neither the word “music”, nor the name of a composer, appear 
in the index. Also, in the biography written by Manuel Ortega y Gasset, 
younger brother of the philosopher, it is mentioned that as a child he read a 
lot3 and wanted to learn languages, without any further references to music. 

In his personal library, kept in the foundation that bears his name, there 
are only two books about music: La música contemporánea en España by 
Adolfo Salazar, published in Madrid in 1930, has many unopened pages and 
does not contain a single comment or underlined passage; and La musique 



Maria João Neves  
 

106 

et les lettres by Stéphane Mallarmé, published in Paris in 1895, like 
Salazar’s book, contains no underlining and appears never to have been 
read. 

When we look at the correspondence of Ortega y Gasset between 1891 
and 1908, there are eleven letters in which he speaks about music. All are 
written from Germany, where the philosopher studied in Leipzig, Berlin and 
Marburg. In these letters it is possible to verify his attendance at serious 
musical concerts once or twice a month4. About the Philharmonic Orchestra 
his opinion varies, from not liking it at all5 to praising its director very 
much6. He also talks about his visits to Pepito Arriola7, “the Brigantine 
Mozart”. With respect to Wagner, the philosopher writes a little longer. On 
the opera Lohengrin, which the philosopher attended in Germany in 1905, 
he says:  

They sang quite well and they played it very well but, in my opinion, they give to 
this dream music that also tells the story of the swan gentleman, little vagueness, 
little distance. The main themes of Lohengrin – narration, duet, etc. – are like 
memory music, as if the feelings he describes were feelings resuscitated by 
memory, not felt in him, with that rudeness of the present.8 

The work was not unknown to him as it can be verified when he writes: 
“[...] I will always remember a Lohengrin I saw at the Lyceum [...]. It is the 
first way of Wagner and therefore less deep. However, it has huge moments 
that remind us of Tristan and Isolde.”9 

However, Ortega confesses he is not a Wagner expert: “I have not read 
Chamberlain’s German book on Wagner, which is an excerpt from the 
French edition, nor do I know the figure of the musician or the genuine 
meaning of his art.”10 

Nevertheless, this confession makes his deep interest in the subject 
evident. In addition, his determination to listen carefully, repeatedly, to 
achieve a good perception of the musical work is clear when he advises his 
girlfriend how to approach the music of the German master:  

What you say about the Real cheered me: but you say that you found Parsifal 
delicious. Have you heard it before? Because if not, baby, forgive me but I do not 
think it can have impressed you very much. I know that I needed to see him and 
have it played in the mechanical Rolian seven or eight times to really like it. For 
the rest, it seems to me the greatest thing that there is in music as a whole; 
although I find sometimes in Beethoven instants, phrases that surpass it.11 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

107 

It is clear that, at this time, Ortega admires Beethoven and Wagner although 
the former is a precursor of Romanticism, and the latter its apogee, a style 
that he will criticise years later in his musical writings as exemplified in this 
fragment: “From Beethoven to Wagner all music is melodrama”.12 

In this period, the written work of Wagner seems equally important to 
him, as he again advises his fiancée: “More than in the life of Wagner, look 
at the ideas of Wagner, his artistic theories, etc. In general, we should be 
more interested in things than in people.”13 

In 1907 Ortega, from Marburg, wrote once again to his future wife, Rosa 
Spottorno, expressing his admiration for composers of the Romantic period:  

We were born in one of the times of most terrible vulgarity in history. If it was 
not for the music of Beethoven, Wagner and Rossini, and for the dialogues of 
Plato, if it was not that we  have  so  much to  do  to create a higher future for 
men, it would be a matter of leaving.14 

In the same year, 1907, Debussy composed Images II for piano but the 
philosopher seems to have ignored it. However, Debussy had already been 
premièred in Spain with the Quartet in G minor composed in 1893, 
performed by soloists of the Orquesta Filarmónica de Madrid in 1904, the 
year in which Ortega finished his doctorate at the University of Madrid. 
However it does not seem that the philosopher had made contact with the 
music of the French composer at that time. 

Between 1905 and 1908, when Ortega resided in Germany, Debussy had 
already brought to light great works such as the Prélude à l’après-midi d’un 
faune of 1894 and his only opera Pelléas et Mélisande of 1902, by which he 
had earned recognition as a prestigious musician. At this time, in Barcelona 
in 1905, the famous Concerts Lamoureaux de Paris presented La Mer and 
the Prélude à l’après-midi d’un faune. La Mer had been composed in the 
same year of 1905. This is one of the rare occasions when a prestigious 
work was premièred in Spain in the year in which it was composed. In his 
article for the Revista Musical Catalana, the pianist Joaquin Nin refers to 
the “novelty and colour of this music.”15 One year later, in 1906, the 
Orquesta Sinfónica de Madrid premièred in the capital the Prélude à 
l’après-midi d’un faune under the direction of Enrique Fernández Arbós. 
There are six concerts in which the audience is divided: some protest while 
others applaud. Salazar reviews these beginnings of the reception of 
Debussy’s music in Spain. In one of the articles he writes in the 1930s one 
can read:  



Maria João Neves  
 

108 

Debussy, as he was the first of all, was the most violently attacked, even insulted. 
And how! I cannot quote here the ornamented sentences that some Wagnerian, 
such as Manrique de Lara, published, nor do I feel embarrassed to quote one of 
his judgments on a certain composition: ‘The vomit of a dog’, said he of the 
Prélude à l’après-midi d’un faune16. 

With great indifference on the part of the public, two nocturnes of Debussy 
debuted in 1908: Nuages and Fêtes performed by the Orquesta Sinfónica de 
Madrid. Both pieces were only heard again in Spain ten years later, perhaps 
due to the weak reception.  

In the newspaper El Heraldo de Madrid we read:  
As a note of colour, as a study of sound, the score Nuages is not inferior to the 
magnificent impression Prélude à l’après-midi d’un faune made. There is more 
languor, more passionate softness in this; in the previous greater mystery and 
melancholic serenity. When the work was over, the opinions were divided; it is 
not strange, being a new work and of modern composition. The same thing has 
happened with other works premièred in the last few years and that today, after 
repeated executions, the public welcomes with frank enthusiasm. We hope the 
same will happen with Debussy’s Nocturnes.17 

However, the acceptance of Debussy in Spain will still take time. Four years 
later, in 1912, when Ortega had already been Professor of Metaphysics at 
the University of Madrid for two years, Rogelio del Villar expresses himself 
as follows:  

An avalanche of vulgarity and barbarism coming from the North is invading our 
art with ugliness; a rude sensualism of the technique for the technique, confusing 
the beautiful with the sonorous, seems to be the ideal of some contemporary 
composers. The work of the conception of ideas, the pain of producing is 
unknown. We need a therapy for the diseases of modern music, which suffers 
from hypochondria, neurasthenia, and sick melancholy.18 

1913 is a very important year for the history of Western music due to the 
première of Le Sacre du Printemps by Stravinsky in Paris. The première 
caused great scandal not only for the work’s musical innovations, but also 
for the bold choreography of Nijinsky for the Ballets Russes of Diaghilev: 

The first performance of Le Sacre du Printemps which was given by the Ballets 
Russes on 29 May 1913 at the Théâtre des Champs-Elysées had been greeted 
with outrage and uproar by audience and critics alike. Camille Bellaigue thought 
the work was “something barbaric, an effort against, or rather an overthrowing of 
musical civilization” and other critics referred to it as “Le Massacre du 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

109 

Printemps”. Even though the musical language was radically new, it was 
Nijinsky’s choreography that aroused the greatest hostility.19 

This work, above all, is responsible for the lasting fame of Stravinsky and, 
for many, it marks the beginning of Modernism. However, at this moment, 
the work is unknown in Spain. Three years later, Salazar will dedicate an 
article20 to it, although he only knew its version for piano four-hands. In 
France, Debussy directed the première of the complete series of Images and 
Trois Poèmes de Mallarmé for voice and piano. 

From the musical activity at the Spanish capital we should point out that, 
in 1914 – the year in which Ortega published his first book, the famous 
Meditaciones del Quijote – there were two national premières: Arabesque21 
by Debussy and Feu d’artifice22 (Fireworks) by Stravinsky. The following 
comment came from Salazar: “Stravinsky’s first piece we heard here was 
his Feu d’artifice, which did not please the audience but produced a 
favourable impression on most of the artists and connoisseurs, although not 
enthusiasm”.23  

The work will only be presented again in Spain in 1924, perhaps due to 
this weak reception. Ortega y Gasset, who will later make Debussy and 
Stravinsky the examples of the new musical art, says nothing about both 
composers at this time. 

The year of 1916 is musically very important due to the performance of 
the Ballets Russes in Madrid that interpret Petrouchka and Oiseau de Feu 
(Firebird) of Stravinsky. There is a strong echo in the Spanish press24 and if 
Diaghilev’s shows are received with enthusiasm, there are also discordant 
and even outraged voices.25 For the moment, Ortega y Gasset remains silent 
about it. He will speak about the Ballets Russes later, in 1921, saying: 
“Although each one of those dances, in its singularity, appears unsuccessful, 
we leave the theatre satisfied, unlike what happens to us with traditional 
shows.”26 

On 10 May 1916, the Orquesta Filarmónica de Madrid under the 
direction of Bartolomé Pérez Casas, performs in the Teatro Real the full 
symphonic triptych of Debussy’s Nocturnes: ‘Nuages’, ‘Fêtes’ and 
‘Sirènes’. The first two nocturnes had already been presented in Madrid in 
1908, by the Orquesta Sinfónica directed by Arbós, and had not been well 
received by the public. Eight years later, it seems that things have not 
improved! Salazar considers the chorus of Sirènes quite bad, something that 
might explain the public’s weak response; but that this poor reception 
extends also to the two first Nocturnes seems unacceptable to him:  



Maria João Neves  
 

110 

Referring to Debussy, and the perplexity assaults us again, we claimed that it is 
understandable why the Sirènes were not well received by the public. The choir 
ladies had no notion of what their intervention in the instrumental mass meant; 
they were badly placed on the stage, and we were unfortunately hearing some 
vocalisations that should have barely been perceptible, cutting the deliciously 
smooth melodic line of imprecise contour... But the Fêtes, and the Nuages also 
passed without a trace. Are we crazy or demential? Does one see visions?... Why 
bother to strive to convince before a Whistler, a Manet or a Garriere someone 
that has not passed Palmaroli or Madrazo?27 

Nevertheless, it is not only the non-specialized public that rejects Debussy; 
Luis Villalba in his analysis of the works Toccata, Hommage à Rameau, 
Poissons d’or, La cathédrale engloutie and L’isle joyeuse is scandalized, for 
example, with the parallel fifths of La cathédrale engloutie, and considers 
what the French composer does as experiments and trials that, ultimately, 
damage the melodic idea. Villalba accuses Debussy of lack of inspiration 
and ends up describing his style as a “transitory phenomenon”!28 

In my view, the controversy surrounding Debussy begins to end with the 
conference given by Manuel de Falla at the Ateneo de Madrid in 1915, 
entitled Introduction to New Music, where he says: “I have named Claude 
Debussy because it can be said without fear of denial that the innovative 
movement of sonic art has definitively started with his work”.29  

This text that will be published in the Revista Musical Hispano-
Americana in December 1916 definitively establishes the value of 
Debussy’s art:  

This innovation, of course, like all those recorded in the history of humanity, was 
gradually being prepared by the musical works (never by technical treatises)30 of 
other European composers; but the spirit, the aesthetics and the procedures of the 
new music were not affirmed in a precise, constant and definitive way until the 
appearance of the Nocturnes, of the Quartet in G minor, of the Prélude à l’après- 
midi d’un faune, of Pelléas et Mélisande and many other works with which 
Claude Debussy revealed to the musical world the new doctrine that was to be 
the starting point of an essentially new sonic art whose spirit, when modified 
according to the different personal characteristics of those artists who have 
followed the path opened by it, has produced works and such a force of 
expression and evocation, of such a variety of feelings, that could have never 
been sensed before31.  

It is quite possible that Ortega y Gasset had attended this conference at the 
Ateneo, or read it when it was published, because it is the echo of de Falla’s 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

111 

voice we hear when the philosopher writes: “Debussy dehumanizes music, 
and therefore he starts the new era of sonic art.”32 

In 1918 Debussy passes away and the Orquesta Sinfónica de Madrid 
presents his Gigues33. Debussy’s music still divides the audience:  

The performance of the Symphonic Orquestra and the well-chosen work were 
highly praised; however, those who use their feet as an expressive vehicle also 
showed their opinion. Arbós, with great approval, pleased the majority with the 
encore .34 

It is significant that now the majority of the public likes Debussy. During 
this year there are still many more works by Debussy35 performed in the 
Spanish capital.  

In Paris, Jean Cocteau (1889–1963) publishes his famous book Le Coq et 
l’Arlequin: notes autour de la musique, where he criticises Debussy, whose 
music he considers propitious for myopic ears.36 For Cocteau the paradigms 
of the new music are Erik Satie and Igor Stravinsky. In addition, he will be 
a great defender of the neoclassical Les Six.37 It is proven that Ortega knew 
the text because he referred to it in several places, for example: “‘C’est 
simple comme bonjour’ – Cocteau recently said about new music –”38. 

Another important musical event is the performance of Pelléas et 
Mélisande, Debussy’s only opera, in Barcelona in 1919. It is Salazar, critic 
of the newspaper El Sol directed by Ortega y Gasset, who was responsible 
for reviewing the event. Salazar points out the lack of aesthetic preparation 
for the interpretation of Debussy:  

When Pelléas et Mélisande was premièred in Spain – in Barcelona –, no one 
thought that previous care would have been necessary. It was presented to the 
public together with indifferent operas in an equally indifferent interpretation. 
When the last chord sounded, artists and audience turned their backs to each 
other as two new acquaintances that feel that both have made a mistake. [...] 
Debussy’s expressive way has nothing in common with the romantic form of 
expression that came from beyond the Rhine. There are no predominant melodies 
in it, or phrases that demand to be strongly underlined. The emotion lies in the 
perfect homogeneity of the whole, in the internal fusion of the sounds, in a way 
analogous to the colour of the impressionists.39 

Not only the public, but even professional musicians, need to understand the 
aesthetics of the new music because without it they become incapable of 
transmitting it properly. The greatest clarification to this effect occurs the 
following year, when Falla publishes in the Revue Musicale the article 
Claude Debussy et l’Espagne in an issue dedicated to the composer. 



Maria João Neves  
 

112 

According to Laborda, the article had considerable repercussions in Spain, 
serving as the basis for Salazar’s concert programs and articles,40 and may 
have been the main motivation for Iberia’s presentation in Madrid a year 
later. In it we read: “Debussy, who did not really know Spain, 
spontaneously created, I would say unconsciously, Spanish music capable 
of giving envy to others who knew Spain too well...”41. 

In 1921, eleven years after its début in Paris, Madrid hosted Debussy’s 
Iberia with Pérez Casas directing the Philharmonic Orchestra. The third 
symphony of Mendelssohn, the Scottish, is part of the program. Iberia is 
badly received by the majority of the public while the Scottish receives 
ovations. Salazar, who in an earlier edition of El Sol had commented at 
length on de Falla’s article published in the Revue Musicale, writes:  

And we announced the première of Iberia in Madrid, which was performed 
yesterday by the Philharmonic Orchestra. Beautifully interpreted; very 
remarkable work. But no less significant for the subscriber who knows how to 
defend vibrantly his right to admiration in front of the newcomers, those whose 
feet speak when their head is silent.42 

It is not only a part of the public that protests. Debussy has also his 
antagonists among specialist musical critics such as Rogelio del Villar, who 
in Soliloquies of a Spanish Musician, published the same year, makes clear 
his aversion to French music.  

It is probably the première of Iberia43 that Ortega y Gasset refers to in the 
essay Musicalia I published on 8 March 1921 in El Sol: “The audience of 
the concerts continues to applaud Mendelssohn frantically and continues 
hissing to Debussy. [...] To prefer Mendelssohn to Debussy is a subversive 
act: it is to exalt the inferior and violate the superior.”44 

Let it be known, this is the first musical writing by Ortega. We will 
discuss it in detail later. César Muñoz Arconada publishes in 1926 the book 
En torno a Debussy (Around Debussy) where the change of the public’s 
opinion is recorded, although this does not always occur for the best 
reasons: “Apparently, there is still a category inferior to imbeciles: they are 
the pastiche, those who are fond of a piece when the work is already 
history.”45 

Little by little, the modern French music is gaining space. In 1927 the 
Symphony Orchestra of Madrid presents L’isle Joyouse and, again, 
Debussy’s Iberia. Significantly, Salazar publishes that year an essay on 
Debussy in his book Música y Músicos de Hoy. 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

113 

The Students Residence of Madrid (SR) becomes an important space of 
reception of the modern and avant-garde music: 

 
• On 23 November 1928, there is a concert presented by Salazar: Maurice 

Ravel interprets some of his compositions46;  
• On 20 April 1929, there is a conference-concert by Darius Milhaud 

entitled “The trends of the new French music”;  
• On 9 April 1930, Francis Poulenc travelled to Madrid to give at the SR 

the conference-concert Les diverses tendances de la musique française 
contemporaine47;  

• On 29 November, Gustavo Pittaluga joins the conference-concert model 
with Musica moderna y jóvenes músicos españoles [Modern music and 
young Spanish musicians] featuring the Grupo de los Ocho48, which is 
inspired by the French avant-garde group Les Six – that includes Milhaud 
and Poulenc – that had come to the SR the year before;  

• In 193149 the works of Stravinsky stand out, among them The Soldier’s 
Tale interpreted by the Quarteto Rafael;  

• In 1933 Federico García Lorca gives a lecture dedicated to Granada 
accompanied by a recital of popular songs interpreted by the 
Argentinita50;  

• In addition, there is a concert of contemporary music, performed by the 
Chamber and Soloists Group of the Philharmonic Orchestra of Madrid51, 
and,  

• On 11 June, a concert with compositions by Stravinsky performed on 
piano by the composer!52 

• El amor brujo, by de Falla53, is presented this year;  
• In 1935 once again first line foreign composers come to the SR: The 

Concert for two Pianos of Francis Poulenc, interpreted by the composer 
and the Spanish pianist Luis Querol; followed by the Concert for piano 
by Stravinsky played on piano by Soulima Stravinsky with the 
Philharmonic Orchestra of Madrid directed by Pittaluga; and the Concert 
for four pianos and orchestra by Johann Sebastian Bach, directed by 
Gustavo Pittalluga and interpreted on piano by Francis Poulenc, Soulima 
Stravinsky, Rosa García Ascot and Querol.  

• Still this year, Debussy’s last presentation of Iberia in Spain takes place 
before the conflict of the civil war. The composition (finally!) generates 
great and unanimous applause from the public. 
 



Maria João Neves  
 

114 

As is generally known, Ortega y Gasset had a very intense contact with the 
SR as a lecturer and, surely, he had the opportunity to closely follow the 
musical activities that took place there. As we have shown, not only modern 
and avant-garde Spaniards such as Manuel de Falla, Pittalluga or the Group 
of Eight went to the Residence, but there was also an important 
international presence with first-line composers such as Stravinsky, Ravel, 
Poulenc and Milhaud, who performed their works, gave lectures and 
directed courses. In addition, the great interest and appreciation of Ortega y 
Gasset for the new music is evident in the philosopher’s visit to Stravinsky:  

I will not forget a visit – I had the good fortune to accompany him – my father 
made to Stravinsky – a good connoisseur of his thought –, at the Ritz hotel, when 
the great Russian composer passed through Madrid in the fifties. They spoke in 
French, and Stravinsky listened with great attention to my father’s views on 
music – which Spanish musicologists have not too much in account – and when 
he told him that, for him, the best example of pure talent was the Bolero by Ravel 
– that variation of timbres on a single theme – Stravinsky, with his permanent 
glass of whiskey in his hand, nodded with a great shake of his head. If they had 
continued talking about this statement later, I might have glimpsed the mystery of 
talent.54 

It is very possible that there had been a close contact of Ortega y Gasset 
with the music critic of his newspaper El Sol – Salazar – so that the phi-
losopher could have easily accessed all the musical information he needed.  

Jorge de Persia claims that Ortega had greatly influenced the musicians 
and musicologists of his time:  

Ortega was an excellent observer of the aesthetics of his time. In light of the 
references found in his work and in surrounding works, there is no doubt of the 
coincidence, and we could even speak of influences, between the aesthetic 
proposals formulated by the philosopher and the production and progressive 
approaches of those years, whose standard-bearers were Salazar and de Falla.55  

In the following section we will evaluate the relevance of this statement. 

 
The impact of the musical writings of Ortega y Gasset 

 
The article Incitations. Musicalia I, published in 1921, deals with the 
question of the new music’s unpopularity: “The new music, and especially 
the one that is new in a deeper sense, the new French music, lacks 
popularity.”56 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

115 

If it is true that “the great public always hates the new by the mere fact of 
being so”,57 that would seem, by itself, to solve the question about the 
possible causes of such unpopularity of the French music: 

The large public that whistled yesterday to Wagner, whistles today to Debussy. 
Won’t the same thing happen with the later as with the former? After forty years 
people resolved to applaud Wagner, and this winter it has been barely possible to 
contain the Wagnerian fervor of the melomaniac flock in the Royal Theatre. 
Always the same thing happens. It had been necessary that music had ceased to 
be new, that much of its virtue and suggestion had been evaporated, that its 
operas had become, under the usury of time, sad, pedagogical, geological treaty 
landscapes – rocks, flora, giant saurians, big blond wild –, so that the crowd 
could create the condition to be moved with it. Won’t the same thing happen with 
Debussy?58 

When Debussy’s music would stop being new, when it would stop being 
strange, would the public like it? Ortega answers: “If everything new is 
unpopular, there are, on the other hand, things that remain so even when old 
age arrives. [...] I believe that Debussy’s music belongs to this lineage of 
irremediably unpopular things.”59 

Unpopularity seems intrinsic to Debussy’s music, part of its nature. What 
then is the nature of the unpopular? Does it consist of its complexity? 
“Nobody, I think, would not consider that Beethoven and Wagner, popular 
composers, are incomparably more complicated than the unpopular author 
of Pelléas.”60 What is the cause of such unpopularity? According to Ortega, 
it is a question of attitude, a vulgar attitude of the public that welcomes a 
music in which this vulgarity is reflected: “The great public does not shrink 
from the complicated as long as the artist remains in a vulgar attitude, 
analogous to his.”61 

On the contrary, “Debussy, in L’après-midi midi d’un faune has 
described the countryside that an artist sees, not the one the good bourgeois 
sees”62, and this is the “real reason for the unpopularity to which the new 
French music is condemned”63. 

In The Dehumanization of Art, the philosopher points out a second cause 
for unpopularity: incomprehension. Misunderstanding provokes humilia-
tion, that is why the new music is rejected: “when the displeasure caused by 
the work arises from the fact that it has not been understood, people get 
humiliated.”64 

The philosopher goes even further when he claims that the reaction to the 
new art will cause a social split between the ordinary men, the masses  that 



Maria João Neves  
 

116 

do not understand it, and the egregious men possessing “nobility of nerves, 
of an instinctive aristocracy” that do understand it. Moreover, according to 
Ortega, this split is very welcome because it brings to light “a profound and 
irritating injustice: the false assumption of real equality between men”65. 
The dichotomy between masses and elite assumes an important role in 
Ortega’s philosophy. The essay The Rebellion of the Masses is devoted 
entirely to this topic66 and there are scholars who consider it, together with 
Musicalia, a key text to establish the principles of an aesthetic of music67. 

Ortega knew the approach of the symbolist poet Mallarmé who says the 
following about the small audience attending a concert of a refined 
musician, presumably Debussy: “That audience underlines with its scarcity 
of presence the multitudinous absence.”68 

The comment probably refers to one of the first presentations of the work 
Prélude à l’après-midi d’un faune, which, as the name itself announces, was 
intended to be a prelude to Mallarmé’s poem Le Faune. Debussy, on the 
other hand, was fully aware of not being understood by the public and, 
moreover, did not pretend to be. He wanted to create totally independent 
from audiences or musical critics. On one of the occasions when the French 
magazine Comoedia tries to interview him, he says: “What an idea! What 
can it matter to people what I do? Do you think that interests someone? 
Poor young men! And besides, even so! I work as I want, or rather as I can, 
and even if I knew how, I would not tell anyone!”69 

In addition, the elite consciousness of modern artists will emerge soon; 
Schönberg, for example, founded in 1918 the Verein für musikalische 
Privataufführungen [Society for private musical performances] in which 
only the public truly interested in new music could become a member and 
then attend private concerts. 

Ortega’s originality resides, then, not in the identification of the problem 
but in the search for its causes. The philosopher has pointed to an origin that 
no composer, musician, musicologist, or musical critic seems to have seen 
before: the change of aesthetic paradigm requires a change of spiritual 
attitude on the part of the public. Ortega approaches music from a sociologi-
cal point of view. The philosopher touches the nucleus of philosophical 
questions about the possibility of existence of an aesthetic judgment whose 
criterion – established now by Ortega – is a spiritual distance. 

A detailed explanation of this new aesthetic criterion appears for the first 
time in the article Musicalia II with the characters Peter whose fiancée dies, 
and the friends Paul and John who attend his misfortune. “Paul, the 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

117 

compassionate [...] gets infected with the suffering of his friend [...] John, 
the artist, resists it.”70 It is that resistance that allows John to stand as an 
observer before the scene. He creates the spiritual distance, the sine qua non 
condition of the emergence of “secondary feelings that are not of a 
participant, but of an aesthetic contemplator.”71 

Although with different characters, the same example appears in the The 
Dehumanization of Art, where Ortega presents the different points of view 
about the dying man by his wife, the doctor, a journalist and a painter. In 
this case it is the painter who preserves the maximum of spiritual distance, 
and the minimum or no psychic contamination and, therefore, reaches 
aesthetic fullness. The painter deals with purely formal elements: the 
drawing of the figures, the play of light and shadows, the colours and their 
tonalities, the perspective, etc. According to Ortega, most people would 
react like Paul of the first example, letting themselves be infected by the 
sadness of those who have lost their love, allowing that primary feeling to 
invade them; they live the life of the other. What arouses emotion in Paul is 
passion, the same passion with which he deals with things in his daily life, 
that is, the empathy and consequent contagion produced by Peter’s pain that 
does not require a spiritual attitude different from the one we ordinarily 
have. Consequently, according to Ortega, we are facing a false judgment of 
taste. Paul’s attitude – and the concert audience is full of Pauls – is 
incompatible with true aesthetic fruition. 

Standing, for a brief moment, in the angle of musical criticism, Ortega 
goes even further by establishing articulations between aesthetic periods 
and composers:  

I could not formulate with more clarity and rigor the difference between romantic 
music and new music, between Schumann and Mendelssohn on the one side, and 
Debussy and Stravinsky on the other. Peter, the sad boyfriend, is Mendelssohn, 
John can be Debussy, as for Paul, the compassionate, I tend to see in him the 
audience that is so enthusiastic about the melisms of the first one72.  

Schumann and Mendelssohn are here reduced to the aesthetics of feeling, 
but as we know, these composers hardly illustrate such an aesthetic. The 
philosopher tends to take all musical romanticism as just and only an 
aesthetics of feeling, ignoring, for example, its coexistence with the 
metaphysics of instrumental music, so dear to Schopenhauer, that Ortega 
silences or ignores. We do not know, therefore, if this abusive reduction is 
due to ignorance or if Ortega does so to highlight the contrast between 



Maria João Neves  
 

118 

ancient art, understood as romantic art, and the new art whose outstanding 
examples are Debussy and Stravinsky. Here, too, it is difficult to fully 
accept Ortega’s claims since Debussy and Stravinsky are not exactly 
examples of the same musical aesthetic; it is quite forced to try to place both 
composers into the same category73. 

If the philosopher may lack precision strictly on the musical side, on the 
purely aesthetic level his conclusions are most assertive. Returning to the 
problematic of true aesthetic fruition, the philosopher tells us that “To prefer 
Mendelssohn to Debussy is a subversive act: it is to exalt the inferior and 
violate the superior. The honest public that applauds the Wedding March 
and whistles the Iberia of the modern distinguished master exerts artistic 
terrorism.”74 

What is this form of terrorism? According to what we have already seen, 
its root is no other than emotional contamination. This contamination is of 
mechanical nature, it occurs automatically and is nourished by the weakness 
of man exploiting his primary feelings. Thus, the subject, instead of taking 
into account the artistic object, enjoys itself, its internal and mediocre 
emotional world that a certain type of music induces. This distinction 
between inside and outside is crucial in Ortega who again contrasts the 
romantic music of Beethoven with the new music of Debussy or Stravinsky: 

When we hear Beethoven’s Romanza in F or other typically romantic music, we 
usually enjoy it concentrating inwards. Turning, so to speak, our back to what 
happens on the violin, we attend to the flow of emotions it arouses in us. We are 
not interested in the music for its own sake, but in its mechanical repercussion in 
us, the iridescent sentimental dust that the ephemeral sound raises inside us with 
its runaway heel. In a way, then, we enjoy, not music, but ourselves. [...] The 
music of Debussy or Stravinsky invites us to a contrary attitude. Instead of 
attending to its sentimental echo in us, we put our ear and all our fixity in the 
sounds themselves, in the enchanting event that is really being verified there in 
the orchestra. We pick up one sound after another, tasting it, appreciating its 
colour, and we could even say, its shape. This music is something external to us: 
it is a distant object, perfectly located outside of ourselves, and before which we 
feel as pure contemplators.75 

The mechanical repercussion of the music within the listener is a mere 
psychic contagion, and this is an unconscious process. The mechanicity is 
operated unconsciously76 and in unconsciousness there is no possibility of 
producing any kind of judgment, be it the aesthetic or of knowledge; the 
faculty of judgment simply does not act. From here Ortega’s Kantian 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

119 

lineage77 is clearly perceived: according to Kant, the feeling of aesthetic 
pleasure derives from the formulation of a judgment on the object 
contemplated, a judgment which is accompanied by feeling (Gefühl) but 
always judgment! The faculty of judgment (Urteilskraft) is situated between 
the faculty of knowledge (Erkenntnisvermögen) and the faculty of appetite 
(Begehrungsvermögen). In Kant’s first critique, which deals with 
knowledge, the faculty of judgement is a mediating faculty between 
sensibility and reason. In the third critique its role changes. It deals with the 
feeling of pleasure and displeasure (Gefühl der Lust und Unlust) that is now 
constituted in principle determining the judgment. The question of aesthetic 
pleasure is fundamental for Ortega: “I highly distrust those who are not 
loyal to their own pleasures, I mean those who do not clearly know when 
they are bored or when they have fun.”78 

In the early twentieth century the new artistic proposals cause a break 
with traditional aesthetic values and leave the ordinary man disoriented. 
Neither does he know what to expect, nor does he have any horizon of 
reference that allows him to frame what he sees in museums or listens to in 
the concert halls. The problem lies in the fact that, as Ortega correctly 
points out, “If we are insincere with our pleasures, how can we not be in 
everything else?”79. Feigning delight before the work of art makes the 
access to it totally impossible; it is worse than rejection. If, as we saw 
earlier, what is felt is incomprehension, the effort to try to understand can 
have some effect because the sense of taste is not only susceptible to 
discussion, as Kant correctly observed,80 but also educated. Good aesthetic 
sense is something that can be developed. 

For a true aesthetic judgment, understanding and feeling have to act 
together. The emotion alone is not enough; it lacks impartiality. Although 
what in the representation of an object is merely subjective and, therefore, 
only about the subject, is its feeling of pleasure or displeasure, 
unpredictable from the contemplated object, this satisfaction or artistic 
pleasure arises as an effect of consciousness we acquire from the pure  
form of  representat ion. Only “a judgment of taste, over which charm 
and emotion have no influence whatsoever (although these are interwined 
with satisfaction in the beautiful), and which has, therefore, only the 
purpose of the form as the foundation of determination, is a judgment  of  
pure  tas te”81.  

It is the perception of the f inal i t ies  without  end, or pure forms that 
constitute the object, what produces in the subject the specifically aesthetic 



Maria João Neves  
 

120 

pleasure. It is precisely this specificity of the aesthetic judgment that is 
constituted in Kant in an a priori principle, therefore, in a condition of 
possibility of such a way of judging.  

Ortega, on the Kantian path, brings out the fact that if all true aesthetic 
appreciation requires this contemplative stance, the work of art becomes 
inaccessible without it. That is what happens with the new music! Either the 
subject is able to maintain the necessary spiritual distance82 or, simply, he is 
outside of aesthetic fruition because this no longer occurs through the 
resonance of human elements inside the subject – “the sentimental echo” – 
but rather it derives solely and absolutely from the constitutively aesthetic 
elements. 

The originality of the new art is to be in its own content, the tendency for 
the form. Aristotle was perhaps the first philosopher to pose this question 
with all rigor in the Poetics where he questions the possibility of feeling 
pleasure in the contemplation of a painting where corpses are represented.83 
Seeing corpses is certainly not pleasant. Not only would we not be in front 
of the work of art, but also the feelings provoked by such a vision would be, 
most likely, unpleasant. Where then lies the possibility of feeling pleasure 
in the contemplation of a representation of corpses? The answer is already 
contained in the question. It is because it is a representat ion, and not the 
real thing, that it can be a work of art in the first place, and secondly, we can 
enjoy the way such contents are represented in it. The aesthetic viewer is 
related, then, to the form of the representation, and not to its content. Kant, 
in the same sense as the Stagirite, claims:  

The mere form of the finality in the representation, by means of which an object 
is given to us, as soon as we are conscious of it, can constitute the satisfaction 
that we judge, without concept, as universally communicable, and, therefore, the 
basis for determining the judgment of taste.84 

Ortega realizes that the audience of romantic art relates to the content of the 
artwork and not to its form; it identifies itself with the passions represented 
there and likes it for that reason. What the new art tries, by all means 
available, is to eliminate the human content of the work of art85 – for that 
reason Ortega called it dehumanisat ion  – but from the moment in which 
the human element diminishes, because it enjoys only the content and not 
the form of the work art, the ordinary public becomes unable to enjoy it. 
Strictly speaking, this incapacity was already manifested before, but it was 
disguised by the empathy with the contents: “With the things represented in 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

121 

the traditional picture we could illusively live together.”86 Without human 
contents to relate with, the vulgar man is now outside, without access to the 
aesthetic contemplation that the new art offers. 

So far we have talked about the point of view of the artwork’s observer. 
It matters now that we take care of the other side of the coin, that of artistic 
creation. What does a true artist have to do in front of a countryside spring 
landscape? “If by chance those primary feelings, of mediocre character, 
germinate in him, he will hasten to drown them ashamed, and will not let 
develop but the shudders that on the artist’s side of his spirit sprout.”87 

Here we have the dehumanizat ion of  ar t  in action: the true artist 
drowns, suppresses his feelings as of an ordinary man – which for Ortega is 
going to be synonymous with “human” – “and will retain, by selection, 
exclusively his feelings as an artist”88. The new art is, then, an art of 
contention, contrary to the extravagance and outburst characteristics of 
romantic art. Ortega’s antiromanticism89 could not be more explicit: “It was 
necessary to remove private feelings from music, to purify it in an 
exemplary manner. This was Debussy’s feat. From it, it is possible to hear 
music serenely, without drunkenness and without crying.”90 

This is dehumanizat ion.  The philosopher describes it in the following 
way:  

Tends: 1st, to the dehumaniza t ion  of art; 2nd, to avoid living forms; 3rd, to 
make the work of art be nothing else then a work of art; 4th, to consider art as a 
game, and nothing more; 5th, to an essential irony; 6th, to avoid all falsehood, and, 
therefore, to a scrupulous realisation. Finally, 7th, art, according to young artists, 
is a thing without any transcendence.91 

If we try to barely maintain what is necessary, we verify that some of these 
characteristics overlap or include one another. In a synthetic way it could be 
said that dehumanized art is made of itself and not of some object outside of 
itself; in this consists the artistry of the artistic object, and that it is 
intranscendent. Everything else, playfulness, irony, etc., are means to this 
end.92 

Returning to the two antagonistic attitudes Ortega has pointed out, of 
inward and outward concentration, we see that both leave their mark in 
musical criticism:  

From these ideas in his article Polichinela and Maese Pedro, Salazar starts from 
the point of view of the creator, and points out that in Stravinsky’s case, he 
carves and cuts out the sound gesture projecting his Polichinela outwards, giving 
it actuality, while de Falla models the Cervantes’ episode inwards “transforming 



Maria João Neves  
 

122 

it in new poetic substance”, [...] “Stravinsky in Polichinela sees the farce. De 
Falla in Maese Pedro, sees the poetry.” [...] Thus, if we follow the idea expressed 
by Ortega, this also implies an ascription of de Falla’s attitude to the romantic 
spirit, which leads to poetry and to a musical expression “more intense and 
ineffable”, and that of Stravinsky to the classic, which leads to farce and to music 
that accompanies, that explains, that ends up being more objective.93 

Although it is debatable if a good use of his terminology is made here, 
Ortega’s impact on the musical criticism of the moment is undoubted. 

Another theme Ortega y Gasset reflects and which makes an impact on 
the musical world is the question of tradition94: “It has to be considered a 
wicked patriotism, one without perspective, without hierarchies, to accept as 
Spanish whatever has taken place in our lands, confusing the most inept 
degeneration with what is essential Spain.”95 

At a time when music was going back to its origins, seeking inspiration 
from national folklore, we must distinguish between documentary and the 
search for essence. As we saw before, according to de Falla, this is what 
Debussy does in his Iberia. He receives the essential and then, inspired by 
it, he creates a new music. In the Meditaciones del Quijote, a set of essays 
“spiritually originated in the denial of a deciduous Spain”96, Ortega y 
Gasset’s discourse against tradition is peremptory:  

No, we cannot follow tradition; quite the opposite: we have to go against 
tradition, beyond tradition. [...] It will be necessary for us to free ourselves from 
the superstition of the past, that we do not let ourselves be seduced by it as if 
Spain were inscribed in its preterit.97 

Ortega will reinforce this approach in the The Dehumanization of Art: “A 
new style is often formed by the conscious and complicated denial of the 
traditional.”98 It is the will to free oneself from the past that unites the young 
artists who are criticised for it, as de Falla observes when he ironically 
states: “From the artist is required, to get some respect, not to advance, not 
to try to do more than what has been done for the penultimate generation. 
Yes; in  the penul t imate  generat ion, because the last one is always, at 
least, suspicious...”99 

The new music does not deny tradition, but, as it has been said before, it 
does not limit itself to copy, to do what was already done and had been 
forgotten, to present it now as if it were new, deceiving the people for their 
lack of cultural memory. The return to the past is an inspiration that 
produces fruits, not clones. For this reason, in the words of de Falla:  



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

123 

The new music was born out of this effort to get rid of old routines: music free of 
obstacles and external custody, which lives by itself and for itself and which 
aspires to realize that ideal, which was the unconscious cause of the primitive 
manifestations of sound art.100 

We do not know whether in this defence of the freedom of the established 
canons or in the understanding of the authenticity of the new, like the 
possibility of realisation of the essence, de Falla is inspired by Ortega or 
not. The coincidence of positions the composer and philosopher share in 
this regard is undeniable. And influences, if any, may have worked in both 
directions. If Ortega really was the first to speak against the tradition in the 
Meditaciones del Quijote published in 1914, in de Falla’s lecture at the 
Athenaeum of Madrid in 1915, published in 1916 in the Spanish-American 
Music Journal, we can hear the echo in Ortega’s The Dehumanization of 
Art, whether in regard to Debussy’s consideration as a renovator  of  the 
sound ar t ,  or in relation to the artistic procedures that entail destruction.101 
On the other hand, due to his stay in Paris and his personal contact with 
French musicians and composers, Debussy in particular,102 de Falla had 
been able to bring to Spain many new ideas that certainly influenced the 
intellectual elite interested in such matters. 

However, there is a particularly important term in musicology that does 
not appear in Ortega’s work: evocation. It is the key to understand the way 
of drawing upon the past without repeating it, or to be inspired by other 
cultures without making documentaries or caricatures.103 Evocation is 
neither copy, nor an ethnographic record or an expression. Evocation, not 
imitation, is the word of order for the new music, which becomes a 
touchstone in de Falla’s article:  

The force of condensed evocation in the Soirée dans Grenade has something of a 
miracle when one thinks that this music was written by a foreigner, guided by the 
mere intuition of his genius. We are very far from those Sérenades, Madrileños 
and Boleros that the Spanish music manufacturers once gave us. [...] there is not 
a single compass taken from Spanish folklore, and yet the whole piece, even in 
its smallest details, makes us feel Spain.104 

Understanding the concept of evocation took its time. Carlos Bosch has 
recorded the reaction of the public to Debussy’s Iberia: “Mr. Pérez Casas 
interpreted the Iberia, by Debussy, that scandalised a large group. Debussy! 
... But do these artificial subtleties have something to do in Spain? Why do 
you mess with us?”105 This violent reaction shows, as Ortega had well 
observed, the humiliation that is felt before that which is not understood.  



Maria João Neves  
 

124 

A change of aesthetic paradigm is a necessary condition for the access to 
the new music. The discussion of these issues, so relevant for the musical 
life not only in Spain, but also in Europe, has certainly helped to consider 
music, in the cultural landscape, as an art as respectable as poetry, literature 
and some manifestations of the visual arts had been until then. From now 
on, music is fully present in the realm of culture, and the composers strive 
to develop in their person creative and intellectual106 capacities long 
regarded as incompatible. 

 

CONCLUSIONS 
 

Ortega does not write much about music, he has no such intention. When he 
stands on the side of those who value Debussy, Stravinsky and the new 
music in general, he is not taking any risk either. If it is true that, in that 
time frame, discordant voices were still raised and Debussy still divided the 
audience, it is also true that many qualified people had already spoken of 
the value of the French composer. Among them Salazar who works for his 
newspaper El Sol, and with whom, surely, Ortega had spoken about the 
subject. But why does Ortega write about music? Why does he go into 
subjects that are out of his area of expertise? A fashion issue? No, we do not 
think so. 

Ortega talks about music because what he is going to say about it has not 
yet been said. He, the philosopher, realizes something that musicologists 
have not perceived: the phenomenon of the generalised unpopularity of the 
arts, not only of the new music, is a question of aesthetics and not only a 
novelty of the same paradigm, from lack of habituation of the ears to a new 
way of conjugating sounds. This change of paradigm demands a change of 
attitude of the aesthetic contemplator. Strictly speaking, in order to be 
accessed, the new music requires that conditions are created for the 
production of a true aesthetic judgment, true in Kantian terms, as mentioned 
before. It is this move, when it has not yet occurred in the public, which 
prevents it from accessing the works. Also, from the point of view of artistic 
creation, the way of doing has changed. Instead of trying to reproduce 
reality, young artists go against things, un-real ize , create ul t ra-
objects107 capable of generating secondary emotions, specific aesthetic 
feelings. This double change of attitude required in both contemplator and 
creator is an attitude of dehumanization, of letting the natural world free 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

125 

itself from the primary humanity. Dehumanizing is what the artist has to do, 
and the beholder, in turn, also dehumanizes when he has to invent another 
way of dealing with aesthetic objects. The concept of dehumanization is 
extraordinarily effective for realizing what happens not only in music, 
which interests us in particular, but in art in general. It is a contribution of 
clarity that will allow an increase in the degree of assertiveness, and rigour 
in the discussion. 

In the musical debate of the time it was common to regard the French as 
frivolous for restorating decorative values, for the pursuit of pleasure and 
beauty, and for the ironic touch of their music; and the Germans were 
accused of being pretentious for the search of the sublime and the weight of 
transcendence in the work of art. The American musicologist Richard 
Taruskin believes that the dehumanizat ion of  ar t  is a much better 
expression of this battle between the French and the Germans.108 Carol Hess 
not only quotes Ortega y Gasset abundantly but considers him to be the 
“provocative agent” claiming that it is the philosopher who sets the 
parameters of the debate around modern art.109  

Already in 1934 the German Rudolf Schaefke “referring to Halm, 
Schenker and Kurth, extolled as a great conquest of musicology the 
Entmenschlichung der Tonkunst”110 – the dehumanizat ion of the art of 
sounds. An influence of Ortega y Gasset? It could be possible, since the 
philosopher had travelled several times to Germany to give lectures. In 
addition, his books were translated in various languages, including German. 
In turn, Susanne Langer in Feeling and Form, published in 1953,111 quotes 
Ortega y Gasset on the metaphor of glass and transparency, which, in the 
The Dehumanization of Art, refers to the inability of most people to pay 
attention to the work of art itself – to the form – getting lost in human 
concerns that may exist in its content. These are just some examples of 
Ortega y Gasset’s impact on international musical thought. There will 
surely be many more. 

Therefore, we believe that it is legitimate to conclude that, although the 
philosopher has never been proven to have a formal musical education, his 
thinking about music is indispensable since, as Hess says, he establishes the 
parameters of debate around modern art. Ortega’s thinking leaves its 
imprint on the musical framework, not only nationally but also 
internationally. 

 
 



Maria João Neves  
 

126 

NOTES 
 

 

1  José Ortega y Gasset, El Sol (24. 03. 1921), p. 3. 
2  The biographies consulted are: Noé Massó Lago, El Joven José Ortega 1902–

1916. Anatomía del pensador Adolescente, Castellón 2006; José Ortega 
Spottorno, Los Ortega, Madrid 2002; Javier Zamora Bonilla, Ortega y Gasset, 
Barcelona 2001; Mercedes Martín Luengo, José Ortega y Gasset, Madrid 1999; 
Rockwell Gray, José Ortega y Gasset. El Imperativo de la Modernidad. Una 
Biografía Humana e Intelectual, Madrid, Espasa-Calpe, 1994; Manuel Ortega y 
Gasset, Niñez y Mocedad de Ortega, Madrid 1964.  

3  “Pepe’s love for reading soon began to run wild [...] during the summer holidays 
it was read without letup.” Ortega y Gasset, Niñez y Mocedad de Ortega (note 2) 
p. 43. Translation by the author. 

4  “I went to two Gewandhaus concerts this month. With a student ticket that costs 
5 reales. This seems like a holy expense to me. The concerts are on Thursday 
afternoons but I go to the rehearsals on Wednesday mornings which are the same 
concert at modest prices.” Letter 60, Leipzig 27 October 1905 to his mother. 
Ortega y Gasset, Letters of a young Spaniard 1891–1908, Madrid, El Arquero, 
1991, p. 211. “[...] music itself is forbidden to me because it is very expensive. At 
the most I allow it to me once a month.” Letter 105, Leipzig 17 June 1905 to 
Rosa, ibid., p. 358. “[...] I allowed myself a concert whose program I am sending 
you.” Concert program: Wagner, Mendelssohn, Bach, Beethoven. Letter 134, 
Marburg 2 November 1906 to Rosa, ibid., p. 467. Translation by the author. 

5  “I’m still doing the same life: only last night I went to a concert whose program 
and ticket I send you. As you will see, it is a kind of program of the odious 
Philharmonic.” Letter 97, Leipzig 9 March 1905 to Rosa. Ortega y Gasset, 
Letters of a young Spaniard 1891–1908 (note 4), p. 303. Translation by the 
author. 

6  “Nikisch is conducting, and I think it is the most perfect orchestra that can be 
heard in this world and perhaps a foreboding of what the white theatres play in 
heaven.” Letter 60, Leipzig 27 October 1905 to his mother. Ortega y Gasset, 
Letters of a young Spaniard 1891–1908 (note 4), pp. 211–212. Translation by the 
author. 

7  “Pepito has started improvising as a great musician. It was a little crazy fantasy, 
as it is natural, but from time to time I found some phrases of a tremendous 
originality, of an expression of very deep feeling, always a little hot and 
exacerbated as it is the little soul of this creature, and how is mine. For a long 
time he had been improvising and my mood had reached a point of involuntary 
acuity, deliciously unconscious.” Letter 100, Leipzig 18 March 1905 to Rosa. 

 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

127 

 

Ortega y Gasset, Letters of a young Spaniard 1891–1908 (note 4), pp. 325, 326. 
“I spent the afternoon at Pepito Arriola’s house and then I took him to the theatre 
to listen to Lohengrin.” Letter 101, Leipzig 24 March 1905 to Rosa, ibid., p. 334. 
Translation by the author. 

8  Letter 101, Leipzig 24 March 1905 to Rosa. Ortega y Gasset, Letters of a young 
Spaniard 1891–1908 (note 4), p. 334. Translation by the author. 

9  Letter 150, Marburg 20 December 1906 to Rosa. Ortega y Gasset, Letters of a 
young Spaniard 1891–1908 (note 4), p. 498. Translation by the author. 

10  Letter 156, Marburg 21 January 1907 to Rosa. Ortega y Gasset, Letters of a 
young Spaniard 1891–1908 (note 4), p. 511. Translation by the author. 

11  Letter 102, Leipzig 16 April 1905 to Rosa. Ortega y Gasset, Letters of a young 
Spaniard 1891–1908 (note 4), pp. 343–344. Translation by the author. 

12  Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte, Madrid 2009, p. 31. The piece in 
which Ortega contrasts Beethoven with Debussy is well known, holding its 
vulgarity responsible for the public’s acceptance of the German composer’s 
music: “Call a great musician and make him put into sound those vulgar feelings, 
philistines, mediocre. The result will be that part of the Sixth Symphony that is 
titled ‘Pleasant feelings upon arriving to the field’. The piece is admirable: it is 
not possible to express more perfectly the perfectly trivial emotions.” José Ortega 
y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia I’, El Sol (08. 03. 1921), p. 3. Translation by 
the author. 

13  Letter 163, Marburg 21 February 1907 to Rosa. Ortega y Gasset, Letters of a 
young Spaniard 1891–1908 (note 4) p. 527. Despite this wise piece of advice, in 
which he claims that the work is more important than the person, the young 
Ortega does not seem to follow it when, due to a mere matter of jealousy, it 
seems legitimate that his girlfriend should refrain from going to the concerts of 
the Philharmonic of Madrid: “It gives me a lot of anger to know that you are 
going to the Philharmonic.” Letter 101, Leipzig 24 March 1905 to Rosa, ibid., p. 
336. “Damn Philharmonic! Tell me how many concerts are left and see if you 
find a means during the summer to persuade your father not to take you.” Letter 
102, Leipzig 16 April 1905 to Rosa. Ibid., p. 343. Translation by the author. 

14  Letter 157, Marburg 24 January 1907 to Rosa. Ortega y Gasset, Letters of a 
young Spaniard 1891–1908 (note 4), p. 514. Translation by the author. 

15  Cf. Joaquim Nin, ‘Conciertos Lamoureaux’, Revista Musical Catalana, II, 23 
1905, p. 223, quoted in José María García Laborda, ‘Nuevas perspectivas 
Historiográficas en torno a la primera recepción de Debussy en España’, Revista 
de Musicología, XXVIII 2 (2005), p. 1349. 

 



Maria João Neves  
 

128 

 

16  Adolfo Salazar, “Orquestras Filarmónicas e de Câmara”, El Sol, Madrid (04. 04. 
1933).  

17  Parmeno, ‘Real. Orquesta Sinfónica. Primera Sesión’, Heraldo de Madrid, 
Madrid (30. 03. 1908), p. 1.  

18  Rogelio de Villar, ‘Orientaciones’, Revista Musical 4, Bilbao (04. 1912), p. 81.  
19  Deborah Priest, ‘Le Sacre du Printemps’, Louis Laloy (1874–1944) on Debussy, 

Ravel and Stravinsky, Vermont 1999, p. 271. 
20  “The Rite of Spring, music most applied to dance, most conceived within the 

meaning of dance and created exclusively because of dance, and in whose 
audition (incompletely, it is true, in piano four hands) I could only perceive a 
crazy and overwhelming rhythm, a powerful rhythmic gale that broke the other 
circumstances demanded by music. ‘Los Bailes Rusos. Disertaciones y 
Soliloquios’, Revista Musical Hispano-Americana (30. 06. 1916), pp. 7–8. 
Translation by the author. 

21  Work composed in 1891, première at the Teatro de la Comedia on December 16. 
22  The work had been composed in 1908. It premièred at the Teatro Real by the 

Madrid Symphony Orchestra under the direction of Arbós. 
23  Salazar, ‘Los Bailes Rusos. Disertaciones y Soliloquios’ (note 20), pp. 7–8. 
24  “They have brought us something better: a renewed art, renewed, intellectualised 

and strengthened. Rather, a thing that had degenerated into vulgar spectacle, 
turned into true and beautiful art.” Joaquín Fesser, ‘Los Bailes Rusos – Epílogo’, 
Revista Musical Hispano-Americana (30. 06. 1916), pp. 4–5. Translation by the 
author. “One of the things that most surprised the public that attended the 
Russian Balléts were the decorations that served as a backdrop to these dances 
while pointing out with interest the unique unity between scenery and costumes. 
Indeed, we had already known that under the advocation of Sergei Diaghilev we 
met the trinity of musicians, decorators and dancers [...] it was necessary that the 
result had obtained the fullness and perfection that present us in its almost 
miraculous fusion.” Salazar, ‘Los Bailes Rusos. Disertaciones y Soliloquios’ 
(note 20), p. 12. Translation by the author. “Nothing more harmonious and 
beautiful than the work of the Russian dancers, admired in the most cultured 
European nations and producing a strong impression in Madrid.” Luis Brun, 
‘Revista Teatral’, Nuestro Tiempo 212, Agosto 1916, p. 186. Translation by the 
author. “Mix of barbarism and ‘ultra civilization’, is the imaginary region of 
Russian Balléts, region of primitive emotions. Successively we see in them, as in 
a parade, anger, jealousy, terror, joy, shyness, revenge, etc., without the beauty of 
the show being interrupted for a moment, and the public does not for one instant 
stop feeling the aesthetic sensation which only true art can produce.” Alrededor 
del Mundo, Madrid (26. 06. 1916), pp. 410–411. Translation by the author. 

 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

129 

 

25  “[...] the Russian Ballets were not liked due to their rude and apparently 
quintessential obscenity; they displease even the eyes most accustomed to 
contemplation and understanding of all possible lightnesses. [...] The so-called 
Russian Ballets are a splendidly presented foulness.” Perfecto Caballero, La 
Lectura Dominical (16. 09. 1916), p. 9. Translation by the author. 

26  Ortega y Gasset, “Incitaciones. Elogio del Murciélago I” en El Espectador IV en 
Biblioteca Virtual José Ortega y Gasset URL: http://idd00qaa.eresmas.net/ 
ortega/biblio/biblio.htm (Accessed: 3 February 2009). 

27  Salazar, ‘Los Festivales del Teatro Real’, Revista Musical Hispano-Americana 5 
(31. 05. 1916), p. 11.  

28  “This is why Debussy’s music is a transitory phenomenon, that although it is 
wanted to dedicate to the expression of those psychic states of a somber 
vagueness; of some dreams between sensual and fantastic; of that kind of grey 
mood that sometimes colours all the human feeling, but that does not stop being 
transitory, because those situations of spirit and sense, that seem untranslatable 
by the modern music of the major and minor tones, have their expressive verb in 
defined tonalities, to which, in short, it will come to an end.” Luis Villalba, 
‘Debussy. La Música Nueva’, Arte Musical 45 (15. 11. 1916), p. 3. Translation 
by the author. 

29  Manuel de Falla, ‘Introducción al estudio de la música nueva’, Revista Musical 
Hispano-Americana 12 (31. 12. 1916), pp. 3–4. 

30  Curious this parenthesis of de Falla where he shares the vision of Debussy, who 
hates the musical treaties: “J’abomine les doctrines et leurs impertinences.” 
‘Interview accordée à Henri Malherbe à l’occasion du Martyre de Saint 
Sébastien’, in Stefan Jarocinsky, Debussy. Impressionisme et Symbolisme, Paris 
1970, p. 111. “[…] on fait de la musique pour le papier, alors qu’elle est faite 
pour les oreilles. On attache trop d’importance à l’écriture musicale, à la formule 
et au métier.” Ibid., p.112. Translation by the author. 

31  De Falla, ‘Introducción al estudio de la música nueva’ (note 29), pp. 3–4. 
32  Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte (note 12), p. 34. 
33  Gigues, a work back from the days when the terrible illness that killed Debussy 

was exacerbated painfully close to its tragic end, has a superhuman glimpse of 
mysterious spaces. Gigues is a painful spectral work: mysterious sonorities like 
fugitive moans of captive souls in fantastic wrappings, long and painful echoes 
and the dancing rhythm arising from time to time like a grimace, like a macabre 
laugh. Gigues is a work of hallucination, of a tortured, a work in which pain is 
quintessential, and in which one dives desperately in the arcane of the mysterious 
beyond. Matilde Muñoz, ‘Teatro del Centro. Tercer Concierto de la Orquesta 
Sinfónica’, El Imparcial, Madrid (27. 10. 1918), p. 3. Translation by the author. 

 



Maria João Neves  
 

130 

 

34  Salazar, ‘Gacetilla Musical. Orquesta Sinfonica’, El Sol, Madrid (28. 10. 1918), 
p. 3.  

35  The Philharmonic Orchestra presented fragments of Le Martyre de San 
Sébastien, L’enfant prodigue, Danse sacrée y danse profane and Prélude a 
l’après midi d’un faune. On the 28th of April a concert promoted by Salazar and 
Arthur Rubinstein is performed at the National Music Society (Sociedad 
Nacional de Música), where several works for piano are performed, and on 
December 8th, the Society organized another concert in which Viñez interpreted 
works by Debussy accompanied on the violin by Fermín Ortiz of the 
Philharmonic and in the voice by Magdeleine Greslé: Sonata for violin and 
piano; loose numbers of Préludes, Images, Estampes, and also some vocal music 
unknown to the great public, Chansons de Bilitis and Le Promenoir de deux 
amants among others. On November 23, the Quartet of Strings of London 
presented the Quartet in G minor at the Philharmonic Society. 

36  “Debussy a dévié, parce que de l’embûche allemande, il est tombé dans le piège 
russe. De nouveau, la pédale fond le rythme, crée une sorte de climat flou, 
propice aux oreilles myopes.” Jean Cocteau, Le coq et l’arlequin, Paris 2009, p. 
59.  

37  Les Six is the name of a group of six French composers of the first half of the 20th 
century: Georges Auric, Louis Durey, Arthur Honegger, Darius Milhaud, Francis 
Poulenc and Germaine Tailleferre. They were established in Montparnasse, 
France. 

38  Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia I’ (note 12), p. 3. 
39  Salazar, ‘Pelléas et Mélisande’, El Sol (20. 10. 1919), p. 5.  
40  Cf. García Laborda, ‘Los escritos musicales de Ortega y su “circunstancia” 

histórica’, Revista de Estudios Orteguianos 10/11 (2005), p. 254. 
41  De Falla, ‘Claudio Debussy y España’, Escritos sobre música y músicos, Madrid 

1972, p. 71. 
42  Salazar, ‘Crónicas Musicales. Le tombeau de Debussy’ – ‘Iberia y la Orquesta 

Filarmónica’, El Sol, Madrid (25. 01. 1921), p. 2. 
43  Iberia de Debussy se vuelve a presentar el 17 de diciembre de 1925 por la 

Sinfónica de Madrid.  
44  Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia I’ (note 12), p. 3. 
45  César Muñoz Arconada, En torno a Debussy, Madrid 1926, p. 27. 
46  Sonata para piano y violín, Le Paon, Le Grillon, Nicolette, Ronde, Aria de 

Concepción de la ópera L’Heure Espagnole, Chant hébraïque, Pavane pour une 
infante défunte and Tzigane. 

 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

131 

 

47  Concierto campestre, accompanied at the piano by Aurelio Castrillo, Trío for 
piano, oboe and fagot with the collaboration of Cabrera y Quintana, Movimientos 
Perpetuos y Noveletas. 

48  Gustavo Pittaluga, Salvador Bacarisse, Julián Bautista, Rosa García Ascot, 
Rodolfo Halffter, Ernesto Halffter and Fernando Remancha and Juan José 
Mantecón.  

49  It is the year of the Rectification of the Republic in Spain. On the importance of 
music in this short though intense Spanish republican regime, see Emilio Casares 
Rodicio “Música y músicos de la generación del 27”, La música en la generación 
del 27. Homenaje a Lorca 1915/1939, Instituto Nacional de las Artes escénicas y 
de la Música del Ministerio de la Cultura en el Festival de Granada, 1986, pp. 
20–34. 

50  “Federico – whenever the case requires it – interrupts his dissertation and sits 
simply on the piano to accompany her. [...] The Argentinita sings like playing. 
She handles castanets like no one, and the grace and salt shaker with which he 
spins and curls around the lecturer’s table is also incomparable. And Frederick, in 
turn, starts to sing like a child...” Morla Lynch, En España con Federico García 
Lorca. Páginas de un diario íntimo. 1928–1936, Madrid 1957, pp. 349–350. 
Translation by the author. 

51  Aroca and Badía, directed by Pittaluga: works by Halffter, Milhaud, Markevich 
and El toreo hermosísimo by Pittaluga. 

52  Accompanied at the violin by Samuel Dushkin and at the clarinet by Fernandez. 
53  With Ortega, la Argentinita, la Malena, la Fernanda and la Macarrona. 
54  Ortega Spottorno, Los Ortega (note 2), pp. 300–301. 
55  Jorge de Persia, En torno a lo español en la música del siglo XX, Granada: 

Diputación de Granada, 2003, pp. 266–267. Moreover, Persia considers that 
Ortega does so especially in writings in which he does not speak about music: 
“[...] the more Ortega advances in reflection, and the keys to understanding-and 
stimulating-the musical creation of his time, is when it does not deal with 
specifically musical themes.” Ibid., p. 145. Translation by the author. 

56  Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia I’ (note 12), p. 3. 
57  Ibid. 
58  Ibid. 
59  Ibid. 
60  Ibid. 
61  Ibid. 
 



Maria João Neves  
 

132 

 

62  Ibid. Ortega refers to the first movement (Allegro ma non troppo) entitled 
‘Pleasant feelings when arriving in the country’ from the sixth Symphony of 
Beethoven: Pastoral. Translation by the author. 

63  Ibid. 
64  Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte (note 12), p. 14. 
65  Ibid., p. 15. “The arrival of democracy, necessary in the face of the oppression of 

the ancien regime, must then create the conditions for the formation of a new 
intellectual aristocracy in which the acquisition of individual rights is completed 
in the creation of an order and a social hierarchy that act in a propelling and 
productive sense in face of the danger constituted by the inertia of massification.” 
Clementina Cantillo, ‘Vida, cultura, arte: la música en el pensamiento de Ortega 
y Gasset’, Revista de Estudios Orteguianos 23 (2011), p. 111. Translation by the 
author. 

66  The problem of the masses is also addressed in the book España Invertebrada 
published in 1921, in an article entitled “Masses” published in the Madrid 
newspaper El Sol in 1926 and in two lectures given at the Association de los 
Amigos del Arte in Buenos Aires in 1928. Cf. Ortega y Gasset, La Rebellion de 
las Masas, Madrid 1972, p. 61. 

67  See: Antonio Notario Ruiz, ‘Estética y música a partir de la rebelión de las 
masas’, Revista de Estudios Orteguianos 2 (2001), pp. 105–110.  

68  Ortega y Gasset, La Rebelión de las Masas (note 66), p. 65. 
69  Interview of Louis Vuillemin to Debussy published in Comoedia, 17 December 

1910 in Debussy, El Sr. Corchea y otros escritos, Madrid 1987, p. 273. 
70  Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia II’, El Sol (24. 03. 1921), p. 3. It is very 

important not to confuse the aesthetic with the ethical. In the domain of ethics, 
empathy, putting oneself in the other’s place and feeling their pains, their 
sorrows, their suffering, is very favourable for only in this way the true love of 
others becomes capable of generating compassion. 

71  Ibid. 
72  Ibid.  
73  García Laborda is well aware of how the term “new music” suffers different 

interpretations that go as far as the paradox: “For Cocteau the new music is 
represented in composers such as I. Stravinsky, E. Satie, A. Honegger, A. 
Milhaud, F. Poulenc, who surpass the decadent aesthetics of the Germans or the 
hazy impressionism of Debussy. These reflect many of the categories that Ortega 
applies to the Dehumanization of Art. However Ortega does not speak at all about 
the composers of the Group of Six and puts in the same bag Debussy and 

 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

133 

 

Stravinsky, who represent opposite categories.” García Laborda, ‘Los escritos 
musicales de Ortega y su “circunstancia” histórica’, Revista de Estudios 
Orteguianos 10/11 (2005), p. 253. Translation by the author. In the same line, 
Maria Palacios states: “Stravinsky’s music in these years is also contrary to 
Impressionism, so that the simplicity and neoclassicism represented by the 
Russian make a new world. Stravinsky, thus, represents a new school of 
composition, a new musical aesthetic and a new way of understanding music and 
art, which was especially taken up by the composers of the Group of Eight.” 
María Palacios, La renovación musical en Madrid durante la dictadura de Primo 
de Rivera. El Grupo de los Ocho (1923–1931), Madrid 2008, p. 237. Translation 
by the author. 

74  Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia II’ (note 70), p. 3. 
75  Ibid. 
76  “All pleasure originating in a mechanical suggestion, in a contagion, is base, 

because it is unconscious. One does not rejoice in the work that produces it, but 
in its blind effect.” Ibid. Translation by the author. 

77  As the letters quoted at the beginning of this article show, Ortega y Gasset had 
enriched his philosophical studies in Germany between 1905 and 1908 where he 
was a disciple of the neo-Kantian Hermann Cohen in Marburg. He writes: “The 
work of Kant contains the decisive secrets of the modern age, its virtues and its 
limitations.” Ortega y Gasset, Kant – Reflexiones del Centenario 1724–1924, 
Madrid 1924, p. 3. As his brother writes: “It is not for me to establish the 
presumption of whether or not Kant was the metaphysical catalyst of Ortega. 
What I can testify, and I am proud of it, is that Ortega lived and worked and was 
developing his own system on the assumption of veneration to the simple and 
rare bachelor of Königsberg.” Ortega y Gasset, Niñez y Mocedad de Ortega (note 
2) p. 17. 

78  Ortega y Gasset, “El Elogio del Murciélago” (note 26). 
79  Ibid. 
80  Going against the accustomed commonplace, Kant demonstrates how it is 

possible to argue although not to dispute the judgment of taste. Cf. Immanuel 
Kant, Critica del Juício, Madrid 2005, pp. 300–301. 

81  Ibid., p. 157.  
82  “This presupposes a distance between the seer and the seen. Beauty, supreme 

distinction, requires that distance to be kept.” Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. 
Musicalia II’ (note 70), p. 3. 

83  Cf. Aristóteles, Poética, Lisboa 1990, p. 107. 
 



Maria João Neves  
 

134 

 

84  Kant, Critica del Juício (note 80), p. 154 (§11. “The judgment of taste has at its 
base nothing else but the ‘form of the finality’ of an object (or its form of 
representation))”. Translation by the author. 

85  “The new style, taken in its broadest generality, consists in eliminating the 
‘human, too human’ ingredients, and retaining only the purely artistic matter.” 
Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte (note 12), p. 47. 

86  Ibid., p. 27. 
87  Ortega y Gasset, ‘Incitaciones. Musicalia I’ (note 12), p. 3. 
88  Ibid. 
89  “The antiromanticism had a clear antigermanic charge. Think of the three 

strongest personalities of the moment. Ortega y Gasset, Eugénio D’Ors and 
Machado are symbols of a clear antiromantic stance. The antiromanticism in 
music had a special force for several reasons; it was in the first place the great 
enemy of the defenders of an avant-garde aesthetic especially from 1915, but, at 
the same time, it was the enemy to fight because it was still a pending subject of 
our music, and therefore contained the danger that if we wanted to make up for 
the lost time, act as a hindrance, as indeed it was.” Casares Rodicio, “Música y 
Músicos en la Generación del 27” (note 49), p. 23. 

90  Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte (note 12), p. 34. 
91  Ibid., pp. 20–21. 
92  Ciriaco reduces the seven characteristics of Ortega’s dehumanized art to three: 

elimination of living forms, artistic art, and non-transcendent art. Cf. Ciriaco 
Morón Arroyo, “Las dos Estéticas de Ortega y Gasset” AIH. Actas II, 1965, 
p.  440. 

93  Persia, En torno a lo español en la música del siglo XX (note 55), p. 268. 
94  On the question of tradition, see especially Persia “de Falla, Ortega y la 

renovación musical”, Revista de Occidente, May 1994, pp. 102–116. In the path 
of the correctness of Orteguian intuitions regarding music see also Nicolás Sesma 
Landrín, ‘“Musicalia”. Origen de La deshumanización del arte’, Revista de 
Estudios Orteguianos nº 2 (2001), pp. 83–90.  

95  Ortega y Gasset, Meditaciones del Quijote, Madrid 1970, p. 91. 
96  Ibid., p. 39. 
97  Ibid., p. 92. 
98  Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte (note 12), p. 45. 
99  M. de Falla, “Introducción a la música Nueva”, op. cit., p. 2. 
100  Ibid. 
 



The Imprint of Ortega y Gasset’s Musical Thought 
 

135 

 

101  “Destroying the traditional form of thematic development (of not being justified 
by a special cause) and giving to the music an external form that is as an 
immediate consequence of the internal feeling of the same, and all this within the 
great divisions established by the rhythm and tonality.” De Falla, ‘Introducción al 
estudio de la música nueva’, Revista Musical Hispano-Americana 12 (31. 12. 
1916), p. 5. 

102  “Of all his Parisian associations, however, it was Dukas and Debussy who made 
the greatest impression on de Falla.” Carl Hess, Manuel de Falla and Modernism 
in Spain 1898–1936, Chicago, IL 2001, p. 32. 

103  About this issue, see Francisco J. Giménez Rodríguez, ‘El hispanismo musical 
francés: hacia una revisión de la españolada’, Revista de Musicología, XXVIII, 2 
(2005), pp. 1365–1380. 

104  De Falla, ‘Claudio Debussy y España’, Escritos sobre música y músicos, Madrid 
1972, p. 71. In this article dedicated to Debussy published for the first time in the 
Revue Musicale of Paris in December 1920, de Falla uses the word “evocación” 
four times on the same page. 

105  Carlos Bosch, ‘Música’, Cosmopolis 26 (1921), p. 374. 
106  As Rodolfo Halffter, a composer belonging to the Madrid Group of the Eight, 

makes clear: “for us the composer was also an intellectual who had as such, to be 
interested in, together with other intellectuals, occupying a forefront of Spanish 
cultural life.” Casares Rodicio, ‘Música y músicos de la generación del 27’ (note 
49), p. 24. 

107  Cf. Ortega y Gasset, La Deshumanización del Arte (note 12), p. 27. 
108  Cf. Richard Taruskin, ‘Getting Rid of Glue’, Music in the Twentieth Century, The 

Oxford History of Western Music, Oxford 2010, p. 60. 
109  “A critic might well address these matters in Spain in the 1920s, where the “rude 

battle” for modern art was in full swing. Althought Baroja, Benjamín Jarnés and 
Valle-Inclán all took part, the agent provocateur was Ortega, who with 
“Musicalia” and installments of Notes on the Novel and The Dehumanization of 
Art appearing in El Sol in the early 1920s, staked out the parameters of the 
debate.” Hess, Manuel de Falla and Modernism in Spain 1898–1936 (note 102), 
p. 145. 

110  Mário Vieira de Carvalho, ‘Sociologia da Música. Elementos para uma 
Retrospectiva e para uma Definição das suas Tarefas Actuais’, Penélope 6, 
Lisboa 1991, p. 11. VI Encontro de Música Ibérica, Fundação Calouste 
Gulbenkian, Lisboa 1989. 

111  Cf. Susanne Langer, Sentimento e Forma, São Paulo 2006, p. 56. 
 



Maria João Neves  
 

136 

 

ABSTRACT 

The present article inquires into the relationship of Ortega y Gasset and 
music. First, we determine whether Ortega had any musical education or 
not. Secondly, we look at his personal contacts with composers, musicians 
and musicologists of his time, and, thirdly, we acknowledge the imprint of 
his philosophical writings about music. With this in mind, we relate his 
biography to the musical life in Spain at the time. We look deeply into the 
specific aesthetics of his musical thinking – in light of the Kantian tradition 
– and we analyse its implications for musicology. Special attention is given 
to the reception of Debussy and Stravinsky in Spain as the philosopher takes 
them as examples of the new musical art. 

 
 

 



137 

 
 
 
 

BEATE KUTSCHKE 
 

Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos 
Musikphilosophie 

 
 

I. Traditionell enge Verschränkung zwischen Musikphilosophie und 
Lebensphilosophie 

 
Musikphilosophie und -ästhetik sind seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert 
lebensphilosophisch geprägt. Dem damaligen und gegenwärtigen Musik-
diskurs nach zeichnet sich klassisch-romantische Musik durch eine dem 
verbalsprachlichen Zugriff entzogene Nicht-Rationalität, Organizität, 
Ganzheitlichkeit, Vitalität und Dynamik aus und korrespondiert somit mit 
den Werten, wie sie auch Lebensphilosophen artikulieren. Noch pointierter 
formuliert: lebensphilosophische Prämissen existierten bereits in der 
Musikästhetik und -philosophie, als die eigentliche Lebensphilosophie noch 
gar nicht erfunden war.  

Die Verwandtschaft lebensphilosophischer und musikästhetischer 
Prämissen zeigt sich anhand einzelner Theoreme in lebensphilosophischen 
und musikästhetischen Schriften, wie der Bestimmung der Rolle, die das 
Verstehen als Ergebnis eines mentalen Prozesses1 im Leben im Allge-
meinen und in der Musik im Besonderen spielen soll. In der Schrift „Der 
Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften“ von 1910 
hebt Wilhelm Dilthey darauf ab, dass Verstehen u. a. aus „Nach-
erleben“ hervorgeht, das nicht von wissenschaftlichen „Denkgesetzen und 
Denkformen“ geleitet sei und „in allem Verstehen [daher] ein Irrationales, 
wie das Leben selber“, sei.2 Dilthey setzt seinen Verstehensbegriff somit 
gezielt in Kontrast zum wissenschaftlichen Verstehensbegriff, demgemäß 
Verstehen gerade darin besteht, gegebenenfalls der inneren Logik und 
Stimmigkeit eines Sachverhalts sowie der Rationalität eigener und fremder 
Handlungen gewahr zu sein.  



Beate Kutschke  
 

138 

Analog zur Definition Diltheys ist die bereits mehr als hundert Jahre zuvor, 
um 1800, von Wilhelm Heinrich Wackenroder, Ludwig Tieck, E. T. A. 
Hoffmann und Wilhelm Heinse formulierte Idee zu begreifen, dass Musik 
eine Sprache über der Sprache sei, mit der sich – anders als mit 
herkömmlichen Zeichensystemen wie Verbalsprache und Mathematik – 
Inhalte kommunizieren ließen, die an lebensweltlichen Maßstäben von 
Logik und Konsistenz nicht gemessen werden könnten.3 Auch hier ist 
Verstehen als mentaler Zustand mit Irrationalität oder besser Antirationalität 
eng assoziiert. In den gemeinsam verfassten Phantasien über die Kunst 
erklären Wackenroder und Tieck z. B. 1799:  

Die Art, wie man hier [in der Kunst und insbesondere der Musik] versteht, ist 
gänzlich von jener [rationalem, durch (Be-)Urteilen erlangtem Verstehen] 
verschieden: die schönste Zufriedenheit entspringt und beruhigt uns hier ohne 
Urteil und Vernunftschluß, nicht durch eine Reihe mühsam zusammengehängter 
Beobachtungen und Bemerkungen gelangen wir dazu, sondern es geschieht auf 
eine Weise, die der Uneingeweihte, der Kunstlose niemals begreifen wird. Es 
geschieht hier, daß man Gedanken ohne jenen mühsamen Umweg der Worte 
denkt, hier ist Gefühl, Phantasie und Kraft des Denkens eins: der harmonische 
Einklang überrascht uns zauberhaft, die Seele ist im Kunstwerke einheimisch, 
das Kunstwerk lebt und regiert sich in unserm Innern, wir sind mit allem 
einverstanden, eine gleiche Melodie spielt unser Geist mit des Künstlers Seele, 
und es dünkt uns auf keine Weise nötig, zu beweisen und weitläufige Reden 
darüber zu führen.4 

Die Verwandtschaft lebensphilosophischer und musikästhetischer Prämis-
sen manifestiert sich auch in der wichtigen Rolle, die das Organismus-
prinzip in beiden Wissensbereichen spielt. In seinen 1819/1820 gehaltenen 
Vorlesungen über die Naturphilosophie postuliert Hegel: „[D]as Leben ist, 
als Subject und Proceß, wesentlich mit sich vermittelnde Thätigkeit.“5 Das 
Lebendige „ist nur, indem es sich zu dem macht, was es ist; es ist 
vorausgehender Zweck, der selbst nur das Resultat ist. […] Der Organismus 
ist […] Gestalt, […] Assimilation […] [und] Gattungsproceß.“6 1806, also 
wenige Jahre zuvor – der musikphilosophische Diskurs ist hier wieder dem 
allgemeinphilosophischen Diskurs vorgängig – formuliert Christian 
Friedrich Michaelis in der Allgemeinen musikalischen Zeitung: „Die Kunst 
zeigt sich […] in der Form“. Zur Erzeugung der  

Kunstform […] ist Organisation nothwendig; d. h. die Töne müssen in zweck-
mässiger wechselseitiger Beziehung auf einander stehen, genau zusammenpassen 
und einander entsprechen. […] Tonrhythmen […] [und] musikalische Gedanken 



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

139 

[stehen] unter einander in der zweckmässigen Gemeinschaft […], welche dem 
ganzen Musikstück einen klaren bestimmten Effekt zusichert.7  

Ähnlich wie ein spezifischer Diskurs häufig weniger durch einen von den 
Diskursteilnehmerinnen und -nehmern gemeinsamen Pool an Argumenten 
als vielmehr durch einen gemeinsamen Pool an Schlüsselbegriffen geprägt 
ist, besteht die Verwandtschaft zwischen Hegels und Michaelisʼ Denken in 
der Fokussierung ähnlicher Termini und Konzepte: Organismus, Leben, 
Aktion/Prozess, Produktion, Passen/Anpassung, Gestalt, Zweck und 
Zweckmäßigkeit, die miteinander verschiedene Beziehungsgefüge bilden. 

Der Umstand, dass die musikästhetischen Prämissen der klassisch-
romantischen Musikperiode den als lebensphilosophisch klassifizierten 
Denkfiguren vorgängig sind, ist selbstverständlich nicht so zu verstehen, 
dass erstere, also die Musikästhetik, letztere, die Lebensphilosophie, 
beeinflusst habe. Es ist vielmehr davon auszugehen, dass sich beide von 
derselben Basis, dem aufklärerischen Denken ausgehend parallel und im 
gegenseitigen Austausch miteinander entwickelt haben. Beide – Musik- und 
Lebensphilosophen – konnten, jeder auf seine Weise, an die Präferenz 
aufklärerischer Denker für Entwicklung, Dynamik und Telos anknüpfen: 
die Musikphilosophen, indem sie ‚Entwicklung‘, ‚Dynamik‘ und 
‚Telos‘ sowohl in der Musikgeschichte als auch in der Dramaturgie 
großformaler Kompositionen wie Sinfoniesätzen in Sonatenhauptsatzform 
erkannten; die Lebensphilosophen, indem sie die gleichen Begriffe aus dem 
geschichtsphilosophischen Kontext der Aufklärung herauslösten und im 
ursprünglichen Wissensbereich ‚Lebenswelt‘ wieder zur Geltung brachten. 
Gleichzeitig ist jedoch auch davon auszugehen, dass Intellektuelle in der 
Regel Theoreme, Argumentationsfiguren, Diskurse und Terminologie in 
einer Vielzahl von Wissensgebieten zur Kenntnis nehmen und produktiv im 
Feld ihrer Expertise weiterverarbeiten. – Dies ist die geistesgeschichtliche 
Sachlage in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.  

Das Verhältnis zwischen Musikphilosophie und Lebensphilosophie 
ändert sich einschneidend im frühen 20. Jahrhundert – und zwar im Zuge 
der Entwicklung und Popularisierung miteinander verwandter kultur-
kritischer Theorien ab der Mitte der 1850er Jahre. Für das kulturpessi-
mistische Denken vieler damaliger europäischer und nordamerikanischer 
Intellektueller fungierten die lebensphilosophischen Denkfiguren als 
Kontrastfolie, gegen die sie ihre Theorien wirkungsvoll profilieren konnten. 
Indem die Kulturkritik wiederum die Musikphilosophie seit dem frühen 20. 



Beate Kutschke  
 

140 

Jahrhundert entscheidend prägt, werden im musikphilosophischen Kontext 
auch indirekt die lebensphilosophischen Prämissen, hier in musikästheti-
scher Gestalt, neu kontextualisiert.  

Wichtige Schlagworte, anhand derer sich Theoreme der kulturpessimisti-
schen Strömung in soziologisch-orientierten und historiographischen, 
insbesondere kulturhistoriographischen Publikationen ausmachen lassen, 
sind ‚Technikkritik‘, ‚Fortschrittspessimismus‘, ‚Posthistoire‘, ‚Ende der 
Geschichte‘, ‚Dehumanisierung‘, ‚Wahnsinnsmaschine‘ und ‚Hypertrophie 
der Verwaltung‘. Sie reflektieren wissenschaftliche Erkenntnisse aus ver-
schiedenen Wissensgebieten. 

 

II. Kulturpessimismus und Lebensphilosophie 
 
In seinem Ausgang im 19. Jahrhundert erhielt der kulturkritische Diskurs 
starke Impulse von Entropietheorien und geschichtsphilosophischen End-
zeitvisionen, die sich in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ausbildeten. 
Die Theorie der Entropie, die den zweiten Hauptsatz der Thermodynamik 
popularisierte, besagt der Sache nach, dass Systeme aufgrund von energeti-
schen Naturgesetzen notwendig an Differenziertheit und Unterschieden 
verlieren und in einem Zustand der maximalen Unterschiedslosigkeit termi-
nieren. Ein anschauliches Beispiel ist die Vermischung von verschiedenen 
Farblösungen in einem Behälter, die aufgrund der Bewegung der Moleküle 
im flüssigen Zustand beginnt ‚abzulaufen‘, wenn eine Farblösung einer 
anderen im Behälter bereits vorhandenen Farblösung hinzugefügt wird. Aus 
der roten und blauen Farblösung wird eine gleichmäßig violette Farblösung. 
Der Vorgang ist irreversibel. Vor dem Hintergrund der entropischen 
Dynamik wurde deutlich, wie sensibel Systeme wie ‚unser Globus und sein 
Klima‘ und ‚Leben‘ sind, die offenbar auf einer Dynamik beruhen, die 
entropischer Auflösung entgegenzusteuern und Differenzen aufrecht zu 
erhalten vermag.8 

Für die Untermauerung kulturpessimistischer Ansichten ließ sich die 
Entropietheorie heranziehen, indem sie auf soziopolitische und astro-
physikalische Systeme angewandt wurde. Der Ökonom William Stanley 
Jevons z. B. bildete 1865 die Theorie der Unvermeidbarkeit entropischer 
Prozesse auf die Entwicklung menschlicher Gesellschaften, insbesondere 
der Industrienationen, ab.9 Das so genannte Jevons paradox reflektiert die 
Beobachtung Jevonsʼ, dass bei einer Steigerung der Effizienz des Energie-



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

141 

verbrauchs zur Herstellung von Gütern der Energieverbrauch langfristig 
nicht sinke, sondern ansteige – und zwar deshalb, weil die Produkte günsti-
ger auf den Markt gebracht werden können und der Markt hierauf mit 
gesteigerter Nachfrage reagiert, was wiederum zu größeren Produktions-
mengen und höherem Energieverbrauch führe. Diese Dynamik müsse über 
kurz oder lang, so Jevons, in der Erschöpfung der Energieressourcen enden. 
Ludwig Boltzmann begriff die Theorie der Entropie 1886 als Erklärungs-
modell für die zukünftige Entwicklung des Universums. Die entropischen 
Prozesse im Universum hätten unvermeidbar ein im Universum eintretendes 
thermisches Gleichgewicht und somit das Ende der Welt zur Folge. Boltz-
mann taufte dieses Phänomen plastisch ‚Wärmetod‘.10 Als eine Kompilation 
beider Theorien entwarf der Historiker und Kulturphilosoph Henry Adams 
1910 eine ‚Thermodynamik der Weltgeschichte‘. Er beschrieb hier die 
Vision einer Geschichte (als geschichtlichem Verlauf, nicht im Sinne von 
‚Geschichte als Resultat von Geschichtsschreibung‘), die in Ereignislosig-
keit und Stagnation mündet.11 

Zwar handelte es sich bei den Entwürfen zur soziopolitischen und histo-
rischen Entropie der Sache nach lediglich um naturwissenschaftlich unter-
fütterte Horrorvisionen, also um Fiktionen. Gleichzeitig erschien den dama-
ligen (wie auch heutigen) Zeitgenossen die Extermination der Welt durch-
aus als reale Möglichkeit angesichts einer Reihe von für die Menschheits-
geschichte neuen Ereignissen im 20. Jahrhundert. Die in den Atombomben-
abwürfen auf Hiroshima und Nagasaki kulminierenden beiden Weltkriege 
mit 60 bis 65 Millionen Toten, der Holocaust sowie verschiedene andere 
Genozide führten, so die Kulturpessimisten, vor Augen, dass die Mensch-
heit mittlerweile über die technischen Mittel verfügte, um sich selbst aus-
zulöschen. Kulturkritische Intellektuelle und Akademiker wie z. B. Günther 
Anders 1956 analysierten das Phänomen und warnten ihre Leser vor der 
drohenden Gefahr.12  

Die durch technische Innovationen – ‚leistungsfähigere‘ (Massen-) 
Vernichtungswaffen – ermöglichten Verbrechen gegen die Menschlichkeit 
wurden seit dem frühen 20. Jahrhundert durch neue, besorgniserregende 
Entwicklungen in der Organisation, insbesondere der Arbeitsorganisation 
und in der öffentlichen Verwaltung, ergänzt. Die Einführung des Fließbands 
in der industriellen Produktion im frühen 20. Jahrhundert in den USA13 ent-
fachte Ängste, dass der Mensch in der modernen Fabrik zu einem Roboter, 
einem dehumanisierten Wesen degenerieren könnte.14 Charlie Chaplin 
führte dies in seinem Film Modern Times von 1936 plastisch vor Augen, in 



Beate Kutschke  
 

142 

dem er das Verhältnis ‚Mensch – Maschine‘ auf vielfältige Weise – der 
Mensch als Schöpfer und Wart der Maschine, als Rädchen und als Stör-
faktor im Getriebe der Maschine – thematisierte.  

Zeitgenossen nahmen einen zunehmenden Einfluss der Verwaltung als 
eines abstrakten Organisationssystems eines Staates auf die genannten welt-
historischen Ereignisse wahr. Zugleich beobachteten sie eine Tendenz zur 
Stabilisierung von Verwaltungssystemen. Hatte Max Weber in den frühen 
1920er Jahren Verwaltung noch positiv als eine zentrale steuernde Instanz 
des Staates begriffen,15 so stellte sie aus den Augen Arnold Gehlens in den 
1950er Jahren eine signifikante Bedrohung dar. Die Verwaltung in den 
westlichen Industrienationen würde Menschen zu willen- und indivi-
dualitätslosen ‚Nummern‘ reduzieren und ansonsten lediglich die Stabili-
sierung des eigenen Systems zum Ziel haben.16 Gehlen konnte hierfür u. a. 
an Bruno Rizzis La bureaucratisation du monde von 1939 anknüpfen, in 
dem der Autor dafür argumentierte, dass faschistische und stalinistische 
Überwachungs- und Terrorstaaten genauso vom ‚bürokratischen Kol-
lektivismus‘ geprägt seien, wie liberal-kapitalistische Gesellschaften.17 
Weiterhin legte die Systematisierung und Durchorganisation, mit der die 
Massenmorde in den KZs im Dritten Reich und in den von ihm überfallenen 
Gebieten durchgeführt worden waren, nahe, Bürokratie und Verwaltung als 
Faktoren für Dehumanisierung und Vernichtung zu begreifen. Damit 
korrespondierend setzte sich in den 1980er Jahren langsam die Einsicht 
durch, dass die Ermöglichungsbedingungen des Zweiten Weltkriegs und des 
Holocausts weniger heroische Einzelindividuen – an erster Stelle Hitler – 
gewesen waren als vielmehr die funktionstüchtige, durchorganisierte 
massenmörderische Verwaltung (und willfährige Verwaltungsmitarbeiter). 
Hans Mommsen erklärte 1983: „Die bürokrat isch-technokrat ische 
Perfekt ionierung  der Menschenvernichtung [im Holocaust] hatte die 
Funktion, moral-analoge Hemmungen nicht auftauchen zu lassen [Sperrung 
B. K.].“18 Christopher Browning legte 1985 nahe: 

The Final Solution may eventually have become a rou t ine  procedure  – 
political and logistical preparation, concentration, deportation, gassing or 
extermination through labor, and disposal of the corpses and property – in which 
men jus t  fo l lowed orders  and did their jobs [statt autonom Entscheidungen 
zu treffen] [Sperrung B. K.].19 

Aufgrund der Neigung der Verwaltung zur Selbststabilisierung würden über 
kurz oder lang, so die soziologische Narration Gehlens, alle Vorgänge auf 



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

143 

der Welt zum Erliegen kommen. Gehlen bezeichnete diese von der 
Entropietheorie inspirierte Vorstellung metaphorisch als Kristallisation. 
Gesellschaftliche Veränderung im historiographisch relevanten Sinn wäre in 
einem solchen Verwaltungssystem nicht mehr möglich, auch wenn auf einer 
‚Mikroebene‘ Bewegung – das sprichwörtliche Umfallen eines Sacks Reis 
in China – weiterhin stattfände.  

Für die skizzierten soziopolitischen Phänomene diente die Maschine – in 
Ergänzung zum Entropiemodell und zur Kristallisationsmetapher – als 
Sinnbild. Der Sozialpsychologe Hendrik de Man beklagte z. B. 1951, 
bezogen auf die so genannte „Kriegsmaschine“, die „Gesamtheit der 
verwaltungstechnischen, wirtschaftlichen und militärischen Mittel, deren 
sich ein kriegführender moderner Staat bedient“:  

Nichts kann den Eindruck der menschlichen Hilflosigkeit übertreffen, den der 
Kontakt mit dieser Maschine macht; und dieser Eindruck ist um so stärker, je 
mehr man sich den zentralen Teilen des Räderwerks nähert, die das Getriebe 
enthalten. Dann entdeckt man mit Staunen, daß die Maschine sozusagen 
unabhängig  vom Wil len  e inze lner  aus  e igenem Antr ieb  wei te r -
läuf t .20  

Der US-amerikanische Schriftsteller und Forscher Lewis Mumford erklärte 
1964: „With nuclear energy, electric communication, and the computer, all 
the necessary components of a modernized megamachine at last became 
available.“21 Acht Jahre zuvor, 1956, hatte er bereits festgestellt: 

In the pursuit of economy and power, […] [man] would create a society that 
would have no other attributes than those which could be incorporated in a 
machine .  The machine  in fact is precisely that part of the organism which 
can be projected and controlled by intelligence alone.22  

Mumford bringt hier das kulturkritische Konzept der Maschine als 
Bedrohung von menschlicher Individualität, Spontaneität, Emotionalität und 
Handlungsmacht im Sinne Immanuel Kants und Georg Simmels23 mit der 
lebensphilosophischen Kategorie des Organismus in einen dichotomischen 
Zusammenhang. Ähnliche Theoreme, in der die Maschine als Metapher für 
die Hypertrophie von Bürokratie und Verwaltung fungiert, finden sich bei 
Historikern, die die Entstehung des Holocausts rekonstruierten. Brownings 
Erklärungsmodell der ‚Endlösung‘ bezog die Maschinenmetapher aus-
drücklich mit ein: „[O]ne must shift away from an exclusively 
Hitlerocentric focus and look much more carefully at what the middle- and 



Beate Kutschke  
 

144 

lower-echelon Germans of the emerging ‚machinery  of destruction‘ were 
doing [Sperrung B. K.]“.24  

Die Vorstellung, dass ‚das System‘ – das Gesellschaftssystem, das 
Kriegssystem, das Wirtschaftssystem – eine Eigendynamik entwickeln 
könnte, die immun gegen Eingriffe von menschlichen Subjekten abläuft, ist 
eine charakteristische Denkfigur für den hier skizzierten Kulturpessimis-
mus. Gehlens Kristallisationsmetapher liegen letztlich nicht nur Ideen der 
Entropietheorie, sondern auch Modelle der Chaos- und Systemtheorie, also 
mathematisch-naturwissenschaftlicher Theorien, zugrunde. Dies wird 
deutlich, wenn er 1952 diagnostiziert:  

Einer der wichtigsten und bekanntlich am schwersten begrifflich faßbaren 
sozialen Vorgänge besteht in dem ‚Umschlagen‘ eines durch irgendwelche 
Handlungen in  Gang gese tz ten  Prozesses  zur  E igengese tz l ich-
ke i t . 25  

Bemerkenswert ist dabei, dass Gehlen im Zuge der Überblendung von 
Entropie-, Kristallisations-, Chaos- und Systemtheorie zwei diametral 
entgegengesetzte Narrative miteinander vermischt, die von den am 
kulturkritischen Diskurs beteiligten Intellektuellen und Wissenschaftlern 
auch in der Tat gleichermaßen verarbeitet wurden. Zum einen kursierte die 
Idee, dass die in Gang gesetzte Eigendynamik in der dehumanisierten 
Stagnation enden würde, quasi einer auf der Stelle rotierenden Maschine;26 
zum anderen war logisch, jedoch auch plausibel, dass die Eigendynamik 
jeweils in eine finale Katastrophe, einen Supergau, mündet – und die 
Kristallisation, der Wärmetod, somit erst nach dem katastrophischen 
Augenblick, einem kurzen Moment, eintritt. Die Vorstellung des Supergaus, 
eines nichtlinearen Sprungs des Systems von einem Gleichgewichtszustand 
in einen völlig neuartigen Gleichgewichtszustand, wurde insbesondere auch 
über die Chaostheorie popularisiert. Die Resonanzkatastrophe der Tacoma 
Narrows Brücke infolge stürmischen Winds am 7. 11. 1940 ging so gesehen 
weniger auf Konstruktionsfehler zurück, als vielmehr auf den Flügelschlag 
eines Schmetterlings.27 Der von Gehlen gewählte Terminus „Um-
schlagen“ für den Eintritt der Katastrophe verrät darüber hinaus, dass die 
hier skizzierte Kulturkritik sich auch der Denkfiguren aus der idealistischen 
Philosophie bediente. ‚Umschlagen‘ evoziert die Denkfigur des dialek-
tischen Umschlags, d. h. der Idee, dass ein Phänomen unter bestimmten 
Bedingungen in sein Gegenteil umschlage. Alle von mir genannten 
Theorien, Theoreme, Modelle und Denkfiguren sind dabei miteinander 



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

145 

verwandt und bilden ein dichtes Beziehungsgefüge. Die Entropietheorie 
Jevonsʼ z. B. beschrieb im Kern einen dialektischen Umschlag von 
wirtschaftlicher Hyperdynamik (großen Produktionsmengen, großem 
Energiebedarf) in wirtschaftliche Agonie (das Fehlen von Produktion, das 
Fehlen eines Energieverbrauchs).  

Was haben die beschriebenen Theorien, Theoreme, Modelle und 
Denkfiguren jedoch mit dem Zusammenhang zwischen Musikphilosophie 
und Lebensphilosophie im 20. Jahrhundert zu tun? Bezieht man die 
genannten kulturkritischen und kulturpessimistischen Charakteristika auf 
die Schlüsselgedanken der Lebensphilosophie, so wird sichtbar, dass die 
Kulturkritiker die Werte, die ihren Theorien implizit zugrunde lagen und in 
Bezug auf die sie an den sozialen, staatsorganisatorischen, historischen, 
wirtschaftlichen, technischen und wissenschaftlichen Entwicklungen im 19. 
Jahrhundert Kritik übten, aus der Lebensphilosophie bezogen. Es lässt sich 
folgender Dichotomienturm bilden, der wie so häufig bei Dichotomien-
stapeln in sich verdreht und verzwirbelt ist.  

 
 Lebensphilosophisch orientiertes 

Ideal  

 Ist-Zustand, erwartete Zukunft 

   

1. lebendiger Organismus  vs. tote Maschine 

2. Organismus als Funktionseinheit  = Maschine 

3. Dynamik/Entwicklung/Entelechie/ 
Fortschritt  

vs. Erstarrung/Kristallisation/ 
Wärmetod  

4. Fortschritt als Bedingungs-
möglichkeit  

von Erstarrung/Kristallisation 

5. Antirationalismus/Intuition/ 
Spontaneität  

vs. Vorherrschaft der (Zweck-) 
Rationalität, Rationalisierung 

6. Rationalisierung ohne Vernunft = irrationaler Wahnsinn 

7. der auf seinen Selbsterhalt 
ausgerichtete Organismus 

vs. die auf äußerliche Zwecke 
ausgerichtete Technik 

8. der auf seinen Selbsterhalt 
ausgerichtete Organismus 

ent-
spricht 

der Stabilisierungstendenz der 
Verwaltung 

 



Beate Kutschke  
 

146 

Die tote Maschine (Dichtomienpaar Nr. 1) stellt in Hinblick auf die 
Eigenschaft der Lebendigkeit einen Gegensatz zum Organismus dar. 
Strukturell sind beide jedoch miteinander verwandt, wenn der Organismus 
primär als Funktionseinheit begriffen wird (Dichotomienpaar Nr. 2). Das 
Begriffsfeld ‚Dynamik, Entwicklung, Entelechie und Fortschritt‘ stellt in 
Hinblick auf die physikalische, biologische und historiographische Größe 
der Bewegung einen Gegensatz zu Erstarrung und Kristallisation dar 
(Dichotomienpaar Nr. 3). Indem Fortschritt jedoch, wenn er hypertroph 
wird, in Erstarrung und Kristallisation umschlägt, ist er zugleich deren 
Bedingungsmöglichkeit (Dichotomienpaar Nr. 4). Antirationalismus, 
Intuition und Spontaneität werden aus lebensphilosophischer Perspektive 
als ‚Gegenmittel‘ gegen die Vorherrschaft von (Zweck-)Rationalität und 
Rationalisierung gedacht (Dichtomienpaar Nr. 5). Letztere erscheinen dann 
jedoch als Varianten ersterer, wenn die Rationalisierung ohne Vernunft 
erfolgt. Dann ist sie kaum mehr als irrationaler Wahnsinn (Dichtomienpaar 
Nr. 6).  

Im folgenden Abschnitt wird der Dichotomienturm als Folie dafür 
dienen, um die Zusammenhänge zwischen Musik und Musikphilosophie auf 
der einen und Leben und Lebensphilosophie auf der anderen Seite im 20. 
Jahrhundert herauszuarbeiten – und zwar anhand der Schriften von Theodor 
W. Adorno, der die Musikphilosophie des 20. und 21. Jahrhunderts 
entscheidend und nachhaltig geprägt hat.  

 

III. Adornos Musikphilosophie 
 
In diversen musikphilosophischen Schriften stellt Adorno seine 
musikphilosophischen Beobachtungen implizit (über Schlüssel- und 
Schlagwörter) in einen Zusammenhang mit kulturkritischen Theoremen. 
Die im Verhältnis zwischen Lebensphilosophie und Kulturkritik angelegten 
Inkohärenzen und Ambiguitäten (die Verdrehungen innerhalb des 
Dichotomienstapels) werden dabei aufgegriffen und für die eigene 
Argumentation kreativ nutzbar gemacht. Dies lässt sich gut anhand einer 
Textstelle aus der Philosophie der Neuen Musik von 1948 vor Augen 
führen. Adorno beginnt seine kritischen Ausführungen zu Schönbergs 
Zwölftontechnik, indem er sie mit lebensweltlicher, industrieller Technik 
vergleicht und damit jenes kulturkritische Assoziationsnetz aufruft, das in 
Abschnitt I rekonstruiert wurde:  



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

147 

Technik = Vernichtung (Atombombe) = auf der Stelle rotierende Maschine 
(Fließband) = Dehumanisierung und Tod = Kristallisation und Wärmetod 
 

Dass Schönberg, als er den Terminus „Zwölftontechnik“ kreierte, vielmehr 
die Konnotationen „Können“, „Wissen“ und „Expertise“ als diejenigen der 
Höllenmaschine im Blick hatte, blendet Adorno dabei aus, obwohl ihm dies 
bewusst gewesen sein dürfte. Der Musikphilosoph schreibt:  

Die Zwölftonmusik hat ein Moment von streamline [dem äußerst populären 
Designstil der 1920er bis 50er Jahre]. In der Realität [zu der die Musik (sowie 
Kunst im Allgemeinen) eine Gegenwelt darstellt] soll die Technik Zwecken 
dienen, die jenseits ihres eigenen Zusammenhangs liegen. Hier, [im Kunstwerk] 
wo solche [externen] Zwecke entfallen, wird sie [die Technik] zum Selbstzweck 
und surrogiert die substantielle Einheit des Kunstwerks durch eine bloße 
[Einheit] des „Aufgehens“ [– Aufgehen im Sinne von Aufgehen einer 
mathematischen Gleichung] […] sie [die Zwölftonmusik] bleibt stehen bloß noch 
als Allegorie des „technischen Zeitalters“.28  

Adorno hat die Passage mittels assoziationsreicher Schlüsselbegriffe und 
rhetorischer Ellipsen extrem verkürzt. Für deren vollumfängliches Ver-
ständnis ist es daher notwendig, die Andeutungen auszuführen. Mit 
„streamline“ evoziert er einen Designstil der 1920er bis 50er Jahre, der, 
insbesondere von Raymond Loewy vorangetrieben, Kanten und geometri-
sche Formen von Fahrzeugen, Haushaltsgegenständen und Architektur in 
fließende, weiche Linien und Rundungen auflöste. Mit seinem Bezug zu 
Hochgeschwindigkeitsfahr- und flugzeugen – insbesondere Rennwagen und 
Raketen – glorifizierte das streamline design implizit die moderne Technik. 
Adorno charakterisiert Zwölftonmusik dementsprechend als technikaffines 
Design, das jedoch, so seine Kritik, genauso wie bei den meisten Objekten, 
auf die das Design im Alltag Anwendung fand, nur oberflächlich, äußerlich 
blieb. So wie Stromlinienförmigkeit bei Objekten wie Bügeleisen und 
Immobilien funktionslos bleibt, weil die Verringerung des Luftwiderstands 
zur Erhöhung der Geschwindigkeit unnötig ist, so sei auch das streamline, 
also das große Gewicht, dass der Technik in der Zwölftonkomposition 
zukomme, rein äußerlich und zwar deshalb – und an dieser Stelle bricht 
Adorno die von ihm zuvor erst überhaupt konstituierte Analogie auf –, weil 
„[i]n der Realität […] die Technik [bei einem Werkzeug oder einer 
Maschine z. B.] Zwecken dienen [soll], die jenseits ihres eigenen 
Zusammenhangs liegen“ und ihr in diesem Sinne äußerlich sind. Adorno 
behält hier ‚Technik‘ als einem Objekt äußerliches Merkmal bei, wechselt 



Beate Kutschke  
 

148 

jedoch die mit der Zwölftontechnik zu vergleichende Gruppe und die mit 
ihr verbundene gesellschaftliche Wertigkeit aus. Negatives streamline als 
bezogen auf das Objekt lediglich oberflächliches Design wird implizit 
durch positive, ‚dem funktionalen Werkzeug äußerliche Zwecke‘ ersetzt. 
Indem Adorno jedoch die ästhetische Angemessenheit einer der Musik 
lediglich äußerlichen, weil technischen Funktionalität in Abrede stellt, 
impliziert er zugleich, dass die ‚richtige‘ Funktionalität eine der Musik 
innerliche wäre. Mit der Denkfigur der ‚dem Phänomen innerlichen (nicht 
bloß äußerlichen) Funktionalität‘ revoziert der Musikphilosoph die Vor-
stellung des Kunstwerks als Organismus, dessen Funktionszusammenhang 
auf seine innere Stimmigkeit, Ausgewogenheit und Balance mit dem Ziel 
des Selbsterhalts ausgerichtet und in diesem Sinne zweckmäßig ist.29  

Adorno postuliert somit mit dieser äußerst verdichteten, elliptischen 
Passage, dass Zwölftonkompositionen, also Kunstwerke, die danach 
streben, sich der Kontur des Technikideals in einer technisch-hypertrophen 
Gesellschaft anzuschmiegen, scheitern. Sie werden den Anforderungen 
einer lebensphilosophisch orientierten klassisch-romantischen Musik-
ästhetik nicht mehr gerecht, weil entgegen den geltenden musikästhetischen 
Prämissen keine ästhetischen Gehalte (im Sinne einer organisch-
organizistischen inneren Stimmigkeit) generiert werden. Technik in der 
Musik entfremdet Musik somit von sich selbst. Technik im Sinne eines 
industriellen Werkzeugs realisiert sich in den zwölftönigen Werken jedoch 
genauso wenig, weil Technik per definitionem funktional und zweckmäßig, 
und Kunst seit Kant jedoch funktions- und zweckfrei ist. Der einzige 
Zweck, den Kunst erfüllen soll, sei derjenige, interesseloses Wohlgefallen 
zu wecken. Externe Zwecke verfolgende Technik, die bei zweckfreien 
Kunstwerken jedoch gar nicht vorliegen, würden im Kunstwerk somit zum 
Selbstzweck. Selbstzweck ist wiederum eine euphemistische Metapher für 
Sinn- und Zwecklosigkeit. Bezogen auf musikalische Kunstwerke meint 
Zwecklosigkeit das Fehlen eines musikalisch-ästhetischen Gehalts und 
gerade aufgrund des Fehlens eines tatsächlichen Gehalts sei Zwölftonmusik 
„Allegorie des ‚technischen Zeitalters‘“ – und zwar insofern als das 
technische Zeitalter aus kulturpessimistischer Perspektive eines der 
Entropie, Kristallisation, der Dehumanisierung, kurz: des Untergangs ist. 
Adorno urteilt zusammenfassend dementsprechend: „So wird summum ius 
zur summa iniuria: das vollendet funktionale Kunstwerk zum vollendet 
funktionslosen. […] Das integrale Kunstwerk ist das absolut 
widersinnige.“30  



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

149 

Bis zu diesem Punkt ist der Gedankengang Adornos in der zitierten Passage 
kohärent mit den lebensphilosophischen Theoremen. Technik ist Antagonist 
zum lebendigen Organismus. Dass die lebensphilosophischen Theoreme 
jedoch in Hinblick auf die von ihnen transportierten Wertvorstellungen 
äußerst ambivalent sind, führt der Philosoph in der anschließenden Passage, 
wieder aus der Philosophie der Neuen Musik, vor Augen. Adorno verfolgt 
hier den Zweck, das Ornament, das als Komponente im (Kunst-)Werk im 
Kontext der diversen Modernitätsdebatten in den letzten Dekaden 
zunehmend in die Kritik geraten war – Adolf Loosʼ Vortrag „Ornament und 
Verbrechen“31 von 1908 ist hierfür paradigmatisch –, als ästhetische 
Kategorie zu retten. Er schreibt:  

Indem der Schein [als ästhetischer Gehalt] am [zwölftönigen, technizistischen] 
Kunstwerk abstirbt, so wie es [das Absterben des Scheins] im Kampf gegen das 
Ornament sich indiziert, beginnt der Standort des Kunstwerks überhaupt 
unhaltbar zu werden. Alles, was keine Funktion hat am Kunstwerk – und damit 
alles, was das Gesetz seines bloßen Daseins übersteigt – wird ihm [dem 
Kunstwerk] entzogen. Seine Funktion [die Funktion des Ornaments und des 
gelungenen Kunstwerks] ist [jedoch] selber gerade, das bloße Dasein zu 
übersteigen.32 

Mit der Formulierung ‚bloßes Dasein‘ knüpft Adorno implizit wieder an 
lebensphilosophische Prämissen an. Indem Adorno das Ornament – gemäß 
dem Diskurs der Moderne ein Element überflüssigen, nicht zur Substanz 
gehörenden, bloß schmückenden, afunktionalen Beiwerks – zu einem 
essentiellen Aspekt des Kunstwerks erklärt, fordert er gleichzeitig zu einer 
kritischen Überprüfung des traditionellen lebensphilosophischen Organis-
muskonzepts auf – und zwar sowohl als validen Wertmaßstabs für 
gelungene Kunstwerke als auch generell.  

Ästhetisch gelungen ist, so impliziert Adorno in der zitierten Passage, 
nicht der systemische Organismus aus funktional aufeinander abge-
stimmten, harmonisch miteinander kooperierenden und insofern zweck-
mäßigen Einheiten, den biologischen Organen, sondern ein Werk, das 
vermag, das Dysfunktionale, also dasjenige, was in einem Organismus aus 
dem eigentlichen Funktionssystem herausfällt, zu integrieren oder zu 
akzeptieren. Im Gegensatz zum lebensphilosophischen Denkschema, dem 
gemäß im Organismus alle Elemente, alle systemischen Teile auf das 
optimale Funktionieren des Organismus ausgerichtet sind, arbeitet Adorno 
in Bezug auf Musik heraus, dass ein Organismus, der zwar funktioniert, 
über sein Funktionieren jedoch nicht hinsichtlich seiner Elemente und 



Beate Kutschke  
 

150 

Bedeutungszusammenhänge hinausschießt, kein Lebendiges im emphati-
schen Sinn darstellt. Er ist bloßes Dasein. Adorno formuliert damit eine 
Vorstellung, die in den lebensphilosophischen Organismuskonzepten keinen 
Platz hat und differenziert den Lebensbegriff in zwei Varianten aus: eine 
triviale (Leben als bloßes Dasein) und eine emphatische (wahres Leben).  

Um diesen Prozess der Ausdifferenzierung des Lebenskonzepts und 
seine Motivation genauer zu verstehen, den Adorno ausgerechnet in Bezug 
auf das Ornament durchführt, ist es gewinnbringend, das Bedeutungsfeld 
des Ornaments weiter zu rekonstruieren. Das Ornament spielt für die 
Ausdifferenzierung des Lebensbegriffs in eine triviale und eine emphatische 
Variante – eigentliche und uneigentliche Lebendigkeit – deshalb eine 
zentrale Rolle, weil es eine Konkretisierung des Inkommensurablen dar-
stellt. Was Adorno unter dem Inkommensurablen als Element oder Aspekt 
eines Kunstwerks versteht, hat er an verschiedenen Stellen in der posthum 
veröffentlichten Ästhetischen Theorie 1969 erörtert; es spielt allerdings auch 
in früheren Schriften bereits eine Rolle, z. B. in der Philosophie der Neuen 
Musik, dem Mahler- und dem Berg-Buch.33 

Das Inkommensurable, das der Wortbedeutung nach das Nicht-Messbare 
und das die Sinne Übersteigende bezeichnet, ist insofern mit dem Ornament 
verwandt, als im Verständnis von Adorno das Nicht-Messbare auch 
zugleich das Nicht-Rationale ist, das „nicht in diskursiver Logik Auf-
gehende“.34 Das Inkommensurable manifestiert sich in „undurchsichtigen 
Details, den blinden Stellen“, „den individuellsten […] Impulsen“,35 die 
nicht hinter der Totalität des organischen Funktionssystems eines Kunst-
werks verschwinden.36 Indem beide – das Ornament und das Inkommen-
surable – nicht in der Ganzheit des Kunstwerks aufgehen, stellt das Orna-
ment, genauso wie die von Adorno immer wieder erwähnten so genannten 
„schönen Stellen“37 eine Ausprägung des Inkommensurablen dar. Dement-
sprechend merkt Adorno in der Philosophie der neuen Musik im Kontext 
eines Vergleichs von zwei frei-atonalen Werken, Schönbergs Klavier-
stücken op. 19 (als Positivbeispiel) mit Weberns Quartettsätzen op. 5 (als 
Negativbeispiel), an:  

Wo Webern die expressionistischen Miniaturen durch die subtilste Motivarbeit 
bindet, läßt Schönberg, der alle die Motivkünste entwickelt hatte, sie fahren und 
treibt geschlossenen Auges, wohin Ton um Ton ihn drängt. Im Vergessen greift 
inkommensurabel [– unermesslich und unintegrierbar –] die Subjektivität endlich 
über die Konsequenz und Stimmigkeit des Gebildes hinaus, das in der 
allgegenwärtigen Erinnerung seiner selbst besteht.38  



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

151 

Adorno formuliert hier einen Kerngedanken seiner Ästhetischen Theorie: 
Das wahrhaft Subjekthafte, Individuelle, Einzigartige sprengt als In-
kommensurables, Nicht-Integrierbares die Stimmigkeit eines ästhetischen 
Gebildes und erreicht gerade durch diese Sprengung eine höhere ästhetische 
Stufe. Warum für den Philosophen das Inkommensurable ein dermaßen 
wichtiges und positives Merkmal des modernen Kunstwerks darstellt, lässt 
sich mit Rekurs auf die Kulturkritik und damit auch auf die realen 
gesellschaftlichen und politischen Ereignisse in der ersten Hälfte des 20. 
Jahrhunderts erklären. Das Inkommensurable löst bei Adorno den 
lebendigen Organismus als Ideal- und Kontrastbild zur dehumanisierenden 
Maschine ab. Dies lässt sich dabei gut aus dem sozial- und politik-
geschichtlichen Kontext der Entstehung seiner musikphilosophischen 
Schriften und der persönlichen Betroffenheit erklären. Die Erfahrung des 
Nationalsozialismus und dessen mörderischen Folgen für die europäischen 
Juden, religiöse Minderheiten, politisch Andersdenkende, Intellektuelle, 
Künstler, ‚Asoziale‘ und ‚Arbeitsscheue‘ erfordern geradezu eine Skepsis 
gegenüber dem Organismusmodell. Dies hat Peter Sloterdijk in einer fast 
dreißig Jahre nach Adornos Ästhetischen Theorie verfassten Schrift 
plastisch vor Augen geführt. In Kopernikanische Mobilmachung und 
ptolemäische Abrüstung von 1987 formuliert Sloterdijk mit Bezug auf 
nationalsozialistisches Denken und die Popularität des Organismusmodells 
im Dritten Reich: 

Wer am Lebensrecht des Einzelnen festhält, zieht die zerrissenste Subjektivität 
dem ontologischen Harmonieerlass vor, da man sich nur zu gut erinnert, was 
Harmonisierung auf der praktisch-grobstofflichen Ebene meint: Mitmarschieren 
in den harmonischen Kolonnen, Liquidierung des unstimmigen Subjekts, 
Entmutigung des Abweichenden, zweite Vergewaltigung des schon verletzten 
Lebens. [...] Die Antwort der Großen Harmonielehre auf meine kleinen 
dissonanten Fragen muss ja stets lauten: du selber bist das Problem. Und was es 
heißt, dieses Problem zu „lösen“, dafür gibt es historisch fast nur Beispiele, die 
frösteln machen. Darum muss sich der individualistische Geist alarmiert fühlen, 
sobald sich der Harmonismus als sozialer, politischer, zivilisationskritischer 
Logos empfiehlt.39 

Greift man Sloterdijks Überlegungen auf – und sie sind es m. E. wert, 
aufgegriffen zu werden –, so lässt sich feststellen, dass mit der Aus-
differenzierung des Lebensbegriffs in zwei Varianten – eine triviale (bloßes 
Dasein als Resultat allseitiger Zweckmäßigkeit) und eine emphatische 
(wahrhaft Lebendiges) – eine Spezifizierung des Organismusbegriffs 



Beate Kutschke  
 

152 

korrespondiert: nicht bereits der integrale und damit harmonische – 
musikalische oder soziale – Organismus, sondern erst das Gefüge, das 
Unpassendes-Inkommensurables wie zwecklose Ornamente und schöne 
Stellen zuzulassen vermag, ist wahrhaft human. Perfekte Harmonisierung 
geht demgegenüber mit Dehumanisierung und Zwang einher. Die rigorose 
Denkfigur Sloterdijks findet sich dabei bereits in Adornos Philosophie der 
neuen Musik vorgeprägt, diesmal bezogen auf Strawinsky. Während 
Schönbergs frei-atonale Werke – anders als seine Zwölftonkompositionen – 
das Inkommensurable zuzulassen vermögen, passt Strawinsky, so Adorno, 
die Ausdrucksdimension seiner Musik – der musikalische Ausdruck wird 
von Adorno gewissermaßen als ‚Spiegel‘ der Psyche begriffen – an eine das 
Individuum auslöschende, also dehumanisierende und entsubjektivierte 
turboindustrielle Gesellschaft an. Adorno rekurriert in diesem Kontext 
wieder auf die Maschinenmetapher, diesmal um die Unausweichlichkeit der 
gesellschaftlichen Prozesse als Folge einer unguten Eigendynamik vor 
Augen zu führen:  

Alles [von Strawinskys Musik] sprach darauf an, was von sich aus, dem Trieb 
nach dorthin schon wollte, wozu [die späte Industrie-]Gesellschaft ihre wehrlosen 
Angehörigen zwang: Selbstdurchstreichung, bewußtlose Geschicklichkeit, 
Einpassung in die blinde Totalität. Das Opfer des Selbst, das die neue 
Organisationsform jedem zumutet, lockt als Urvergangenheit [quasi Menschen in 
einem frühkulturellen Zeitalter] und ist zugleich mit dem Grauen vor einer 
Zukunft besetzt, in der man all das fahren lassen muß, wodurch man der ward, 
um dessen Erhaltung willen doch die ganze Anpassungsmaschine funktioniert.40  

Was sich in den zitierten Passagen andeutet, nämlich dass, abweichend von 
den lebensphilosophischen Prämissen, menschliche Gesellschaften sich am 
handlungsmächtigen Subjekt – und nicht am subjektlosen Organismus und 
an der abstrakten Vitalität – ausrichten sollten, artikuliert Adorno in 
folgender Passage aus der Philosophie der Neuen Musik, in der er dem 
Subjekt die totale Organisation gegenüber stellt:  

Die totale Rationalität der Musik ist ihre totale Organisation. Durch Organisation 
möchte die befreite Musik das verlorene Ganze, die verlorene Macht und 
Verbindlichkeit Beethovens wiederherstellen. Das gelingt ihr bloß um den Preis 
ihrer Freiheit, und damit mißlingt es. Beethoven hat den Sinn von Tonalität aus 
subjektiver Freiheit reproduziert. Die neue Ordnung der Zwölftontechnik löscht 
virtuell das Subjekt aus.41 

 



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

153 

IV. Ideale und reale Musik 
 
Das Verhältnis zwischen Musik und Musikphilosophie auf der einen und 
‚Leben‘ und Lebensphilosophie auf der anderen Seite ist bei Adorno, wie 
gezeigt, kompliziert. Indem die lebensphilosophischen Prämissen für die 
Entwicklung der kulturkritischen und -pessimistischen Theorien ab der 
Mitte des 19. Jahrhunderts eine Folie bilden, ist auch das Wertesystem, das 
sich in der Lebensphilosophie artikuliert, für Adornos Musikphilosophie 
maßgebend, die sich von der pessimistischen Kulturkritik inspirieren lässt 
und selber Kulturkritik darstellt. Adorno begreift Musik als Idealform – die 
‚Musik an sich‘ – zwar als Abbild oder Analogie von Leben und 
Lebensvorgängen, durchaus in einem harmonistischen Sinn. Die realen 
Werke interpretiert Adorno jedoch als ‚Spiegel‘ der soziopolitischen und 
lebensweltlichen Erfahrungen der Komponisten, quasi als Abbild ihrer 
Erfahrungswelt – und diese Erfahrungswelt ist im 20. Jahrhundert eine Welt 
der Dehumanisierung, Technisierung und Bürokratisierung, jedenfalls aus 
der Perspektive der Kulturpessimisten, einschließlich Adornos. Denn 
Adorno war nicht nur Philosoph, er war insbesondere auch Kulturkritiker, 
auch wenn dies in der bisherigen Forschung weitgehend ignoriert wurde. 
Indem Adorno Musik und musikalisches Material als Spiegel der Welt 
begriff, als „sedimentierten Geist“, wurde nicht nur Strawinskys oder 
Sibelius’ Musik, wie die Adorno-Nicht-Kenner meinen zu wissen, zum Ziel 
von Adornos Kritik, sondern auch Schönberg, Stockhausen, Boulez und 
Cage, deren Werke der Philosoph eigentlich bewarb, weil sie gerade das 
taten, was Adorno von einem Komponisten erwartete: soziale und politische 
Lebenswelt in sich einzusaugen und, in Klänge und musikalische Strukturen 
transformiert, an die Welt zurückzugeben. So gesehen lässt sich das 
Verhältnis zwischen Musik und Leben, so wie es Adorno begriff, mit einer 
Variante der vielzitierten Sentenz Adornos auf den Punkt bringen: „Es 
gibt“, so Adorno, „kein richtiges Leben im falschen“42 – und genauso gibt 
es auch keine richtige Musik im falschen [Leben]. 
 
 
 
 
 
 
 



Beate Kutschke  
 

154 

ANMERKUNGEN 
 

 

1  Bevor wir sagen können, dass wir etwas verstehen oder verstanden haben, 
müssen wir zunächst versuchen, uns mental (kognitiv und gegebenenfalls auch 
emotional) mit der zu verstehenden Sache auseinanderzusetzen.  

2  Wilhelm Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissen-
schaften, Berlin 1910, S. 218. 

3  „Die Musik schließt dem Menschen“, so Hoffmann, „ein unbekanntes Reich auf, 
eine Welt, die nichts gemein hat mit der äußern Sinnenwelt, die ihn umgibt, und 
in der er alle bestimmten Gefühle zurückläßt, um sich einer unaussprechlichen 
Sehnsucht hinzugeben“. E. T. A. Hoffmann, ‚Beethovens Instrumental-Musik‘, 
in ders., Fantasiestücke in Callotʼs Manier. Werke 1814, Sämtliche Werke, Bd. 
2/1, hg. v. Hartmut Steinecke u. Wulf Segebrecht, Frankfurt a. M. 1993, S. 52–
61, 52.  

4  Wilhelm Heinrich Wackenroder, Phantasien über die Kunst für Freunde der 
Kunst (1799), hg. v. Ludwig Tieck, München u. Wien 1984, S. 350. An anderer 
Stelle des Werkes heißt es: „Die Kunstmeister offenbaren und verkünden ihren 
Geist auf die geheimnisvolle Weise auf diesen Instrumenten [Erz, Holz und 
Saiten], ohne dass sie es wissen redet die klingende, beseelte Instrumentenwelt 
die alte Sprache.“ Ebd., S. 342. Heinse beschreibt Musik als nonverbale 
Botschaft: „Die Musik rührt sie [die Lebensnerven] so, dass es ein eignes Spiel, 
eine ganz besondre Mittheilung ist, die alle Beschreibung von Worten 
übersteigt.“ Wilhelm Heinse, Hildegard von Hohenthal (1794), Sämmtliche 
Werke, Bd. V, hg. v. Carl Schüddekopf, Leipzig 1902–1925, S. 24.  

5  Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Naturphilosophie als der 
Encyclopädie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse. Zweiter Theil, 
hg. v. D. Carl Ludwig Michelet, Berlin 1842, § 338, S. 430. 

6  Ebd., S. 557. 
7  Christian Friedrich Michaelis, ‚Ein Versuch, das innere Wesen der Tonkunst zu 

entwickeln‘, in Allgemeine musikalische Zeitung 8, 1805/06, Sp. 673–683, 691–
696,  683. 

8  Aktuelle Theorien setzen den Klimawandel, ressourcenverschwendende 
Wirtschaftsformen und Entropie zueinander in Beziehung: Manfred Sietz, 
‚Definition von Wärmefußabdrücken als Instrument messbarer Energieeffizienz  
und deren Bedeutung in Bezug auf den Klimawandel‘, in ders., Wärmefuß-
abdrücke und Energieeffizienz. Nachhaltigkeit messbar machen, hg. v. dems., 

 



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

155 

 

Berlin/Heidelberg 2016, S. 9–22, 9; Philip Lawn, Resolving the Climate Change 
Crisis: The Ecological Economics of Climate Change, Dordrecht 2016, S. 60. 

9  Elizabeth R. Neswald, Thermodynamik als kultureller Kampfplatz. Zur 
Faszinationsgeschichte der Entropie 1850–1915, Berlin 2006, S. 404–406. 

10  Ebd., S. 170. 
11  Henry Adams, A Letter to American Teachers of History, Washington 1910. Vgl. 

auch Neswald, Thermodynamik (Anm. 9), S. 420. 
12  Günther Anders, Die Antiquiertheit des Menschen, München 1956.  
13  Friedrich Pollock, Automation. Materialien zur Beurteilung der ökonomischen 

und sozialen Folgen, Frankfurt a. M. 1956, S. 3.  
14  Zur Ablehnung von Mechanisierung bei Ludwig Klages s. Olivier Hanses Beitrag 

in diesem Band.  
15  Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1922. 
16  Gehlen nennt die ‚neuen‘ Menschen „Solltypus“ und „Idealtypus“. Arnold 

Gehlen, ‚Ende der Persönlichkeit‘, Merkur 106 (Dezember 1956), S. 1149–1158. 
17  Bruno Rizzi, La bureaucratisation du monde, Paris 1939.  
18  Hans Mommsen, ‚Die Realisierung des Utopischen: Die „Endlösung der 

Judenfrage“ im „Dritten Reich“‘(1983), in ders., Der Nationalsozialismus und 
die deutsche Gesellschaft, Hamburg 1991, S. 184–232, 213. 

19  Christopher R. Browning, Fateful Months: Essays on the Emergence of the Final 
Solution, New York, NY u. a. 1985, S. 87. 

20  Hendrik de Man, Vermassung und Kulturverfall, Bern 1951, S. 123. 
21  Lewis Mumford, The Myth of the Machine, Bd. 2, London 1964, S. 274. 
22  Lewis Mumford, The Transformation of Man, London 1957, S. 121. 
23  Immanuel Kant, Kritik der reinen Vernunft (1781), Werkausgabe Bd. IV, hg. v. 

Wilhelm Weischedel, Frankfurt a. M. 1974, S. 363 (= A 350–351 und A 341 ff.); 
Georg Simmel, ‚Individuum und Gesellschaft‘, in ders., Grundfragen der 
Soziologie, Berlin 1917. 

24  Browning, Fateful Months (Anm. 19), S. 7. 
25  Arnold Gehlen, ‚Probleme einer soziologischen Handlungslehre‘ (1952), in ders., 

Studien zur Anthropologie und Soziologie, Neuwied 1963, S. 196–231, 197. 
26  György Ligeti verwendet diese Metapher 1960: „Es ergibt sich ein funkelnd 

geschlossener Klang mit unablässig wechselnden Lichtern und Schatten, 
 



Beate Kutschke  
 

156 

 

angeähnelt einer höchst komplizierten Maschine, die in der schwindelnden 
Bewegung aller ihrer Teile auf der Stelle verharrt.“ György Ligeti, ‚Wandlungen 
der musikalischen Form‘, in Die Reihe, Bd. 7, hg. v. Herbert Eimert, Wien u. a. 
1960, S. 5–17, 9. 

27  Flavio Lorenzelli, The Essence of Chaos, London 1995.  
28  Theodor W. Adorno, Philosophie der Neuen Musik (1948), Frankfurt a. M. 1958, 

S. 69.  
29  Siehe Michaelis’ Ausführungen in Abschnitt 1. 
30  Adorno, Philosophie der Neuen Musik (Anm. 28), S. 70. 
31  Adolf Loos, ‚Ornament und Verbrechen‘ (1908), in ders., Sämtliche Schriften, 

hg. v. Franz Glück, Wien u. München 1962, S. 276–287.  
32  Adorno, Philosophie der Neuen Musik (Anm. 28), S. 70. 
33  Ebd.; ders., Mahler. Eine musikalische Physiognomik, Frankfurt a. M. 1960; 

ders., Berg. Der Meister des kleinsten Übergangs, Wien 1968. 
34  Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie (1969), Gesammelte Schriften, Bd. 7, 

hg. v. Gretel Adorno und Rolf Tiedemann, Frankfurt a. M. 41984, S. 149. 
35  Theodor W. Adorno, ‚Aufzeichnungen zu Kafka‘, in ders., Kulturkritik und 

Gesellschaft I. Prismen, Gesammelte Schriften, Bd. 10.1, hg. v. Rolf Tiedemann, 
Frankfurt a. M. 1977. 

36  Zur lebensphilosophischen Dichotomie zwischen ‚Einzigartigkeit/Individualität/ 
Besonderheit‘ auf der einen und ‚Totalität/Mechanisierung/Allgemeinheit‘ auf 
der anderen Seite, s. auch Abschnitt II von Olivier Hanses Beitrag in diesem 
Band. 

37  „Wer kein Organ für schöne Stellen hat – auch in der Malerei, so wie Prousts 
Bergotte, der Sekunden vor seinem Tod gebannt wird von einem kleinen 
Stückchen Mauer auf einem Bild Vermeers –, ist dem Kunstwerk so fremd wie 
der zur Erfahrung von Einheit Unfähige. Gleichwohl empfangen jene Details ihre 
Leuchtkraft nur vermöge des Ganzen. Manche Takte Beethovens klingen wie der 
Satz aus den Wahlverwandtschaften „Wie ein Stern fuhr die Hoffnung vom 
Himmel hernieder“; so im langsamen Satz der d-moll-Sonate op. 31,2. Man muß 
lediglich die Stelle im Zusammenhang des Satzes spielen und dann allein, um zu 
hören, wie sehr sie ihr Inkommensurables, das Gefüge Überstrahlende, dem 
Gefüge verdankt. Zum Ungeheuren wird sie, indem ihr Ausdruck über das 
Vorhergehende durch die Konzentration einer gesanglichen, in sich 
vermenschlichten Melodie sich erhebt. Sie individuiert sich in Relation zur 
Totalität, durch diese hindurch; ihr Produkt so gut wie ihre Suspension. Auch 

 



Lebensphilosophie und Kulturkritik in Adornos Musikphilosophie 
 

157 

 

Totalität, lückenloses Gefügtsein der Kunstwerke ist keine abschlußhafte 
Kategorie. Unabdingbar gegenüber der regressiv-atomistischen Wahrnehmung, 
relativiert sie sich, weil ihre Kraft allein in dem Einzelnen sich bewährt, in das 
sie hineinstrahlt.“ Adorno, Ästhetische Theorie (Anm. 34), S. 280. 

38  Adorno, Philosophie der Neuen Musik (Anm. 28), S. 118. 
39  Peter Sloterdijk, Kopernikanische Mobilmachung und ptolemäische Abrüstung, 

Frankfurt a. M. 1987, S. 101. 
40  Adorno, Philosophie der Neuen Musik (Anm. 28), S. 157. 
41  Ebd., S. 69. 
42  Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben 

(1951), Gesammelte Schriften, Bd. 4, Frankfurt a. M. 1997, S. 43. 
 
 

ABSTRACT 
 
The philosophy and aesthetics of music have been shaped by the philosophy 
of life since the end of the 18th century. At the beginning of the 20th century, 
however, the relationship between the philosophy of music and the 
philosophy of life changed fundamentally – due to the development and 
popularization of various related cultural theories. From then on, the 
philosophy of life, the philosophy of music and cultural criticism formed a 
complex triangle. Many European and North American intellectuals availed 
themselves of established concepts of the philosophy of life such as ‘non-
rationality’, ‘organicity’ and ‘vitality’ as contrasting foils for their own 
cultural-pessimistic theories, which revolved around the ‘critique of 
technology’, ‘pessimism of progress’, ‘posthistoire’, ‘dehumanisation’, ‘the 
uncontrollable machine’ and the ‘hypertrophy of administration’. At the 
same time, cultural criticism transformed the philosophy of music having 
been shaped by the philosophy life. 

This chapter reconstructs the triangle by means of Theodor W. Adorno’s 
music philosophy, especially his theoremes on avant-garde music. It 
demonstrates how, in the middle of the 20th century, cultural-pessimistic and 
life-philosophical ideas mutually explained and questioned each other in 
light of the contemporary compositional techniques and the philosophical 
discourse on them. 





159 

 
 
 
 

MANOS PERRAKIS 
 

Zugabe: Lebensphilosophische Musikästhetik in 
Anwendung 

 
 
Thinking on Music (TOM)  
Ein Fragebogen für Musikerinnen und Musiker1 
 
29 Fragen über Musik, ihre Praxis, und Repertoire.  
Nach dem Motto: Musik machen heißt immer Fragen und Staunen. 
 

♩ ? ! 
 

1. Wenn Sie ein musikalisches Werk ‘bewohnen’ könnten, welches wür-
den Sie auswählen? 

2. Mit welchen Musikwerken bringen Sie die wichtigsten Stationen Ihres 
Lebens in Verbindung? 

3. Welche Musik steht für Sie dem Schicksal am nächsten? 
4. Welche Musik hat Ihnen den größten Trost gespendet? 
5. Welche Musik hat die größte kathartische Wirkung auf Sie? 
6. Welche Musik steht für Sie der Stille am nächsten? 
7. Wäre Ihr Leben ein Film, wie würde es sich anhören? 
8. Wie viele Personen ‘leben’ im Stück, das Sie gerade einstudieren? 
9. Welche Kräfte kämpfen miteinander im Stück, das Sie gerade ein-

studieren? 
10. Wäre das Stück, das Sie gerade einstudieren, ein literarisches Werk, 

wäre es eine Novelle, ein Gedicht oder ein Theaterstück? 
11. Was für Düfte, Geschmäcke und Erinnerungen tauchen beim Stück auf, 

das Sie gerade einstudieren? 
12. Würden Sie sich einen Videoclip zum Stück vorstellen, das Sie gerade 

einstudieren? 



Manos Perrakis  
 

160 

13. Könnte zu jedem Stück der Instrumentalmusik ein Text erfunden 
werden? 

14. Finden Sie hinter jeder Musik ein konkretes Lebensgefühl? 
15. Entdecken Sie überall Rhythmen und Melodien? 
16. Wie würde die innere Seite des Windes klingen? 
17. Gibt es zeitgenössische oder moderne Stücke, die den heutigen Zeit-

geist wiederspiegeln? 
18. Welche Musikwerke würden Sie anders schreiben? 
19. Halten Sie Crossover-Praktiken für eine Bereicherung der Musik? 
20. Gibt es mythologische Themen, die in der Musiktradition unterreprä-

sentiert sind? 
21. Welche vergessenen Werke sollten wieder ins Leben gerufen werden? 
22. Könnte die Unterscheidung zwischen offener und geschlossener 

Gesellschaft auf musikalische Werke übertragen werden? 
23. Was würden Sie im musikalischen Kanon dringend ändern? 
24. Mit welcher Musik fühlen Sie physische, emotionale und mentale 

Stärke? 
25. Gibt es ein Werk der säkularen Musik, das für Sie die Bedeutung eines 

Werkes von sakraler Musik hat? 
26. Ist die Geographie der Musik für Sie wichtig? 
27. Wie würden Sie eine Utopie musikalisch darstellen? 
28. Wie würden Sie die Fülle des Lebens musikalisch ausdrücken? 
29. Was ist das Höchste, was mit der Musik zu erreichen ist? 
 
TOM, ein Wissenstransfer-Instrument von Manos Perrakis. Kontakt: 
manosperrakis@outlook.com 
 
 

ANMERKUNG 
 
 

1  TOM ist ein Wissenstransfer-Instrument von Manos Perrakis. Es wurde gefördert 
vom Vizerektorat für Forschung der Universität für Musik und darstellende 
Kunst Graz. Teil des FWF-Projektes M 2072-G26. Auf Deutsch und Englisch 
frei verfügbar unter: https://musiclifephilosophy.kug.ac.at/index.php?id=19563. 
Zur Methodologie von TOM s. Manos Perrakis, ‘Philosophical Practice for 
Musicians. A Short Report on TOM-Tool’, Philosophical Practice 14.3 (2019), 
S. 2416–2419. 

 
 



Lebensphilosophische Musikästhetik in Anwendung: TOM 
 

161 

 

ABSTRACT 
 

TOM (Thinking on Music) is a questionnaire for musicians inspired by the 
life-philosophical aesthetics of music, its key notions and individual voices. 
Its 29 questions address a musician’s personal relationship to music, 
performance and repertoire. TOM follows the methodological paradigm of 
philosophical practice to help musicians reflect their musical practice. 
 





163 

Autorinnen und Autoren 
 
 
OLIVIER HANSE ist Verfasser einer Dissertation zum Thema „Rhythmus und 
Zivilisation um 1900“ und seit 2011 Maître de conférences für deutsche 
Sprache und Landeskunde an der Université de Lorraine. Seine Forschungs-
schwerpunkte liegen in den Bereichen Lebensreformbewegung, Lebens-
philosophie, Rhythmus-Theorien und Geschichte des ökologischen 
Bewusstseins. Letzte Buchveröffentlichung als Mitherausgeber zusammen 
mit A. Lensing und B. Metzger, Auftrag Ökologie. Konservativ-progressive 
Ambivalenzen in deutsch-französischer Perspektive, Bern 2018. Aus-
gewählte Artikel: ‚Le catastrophisme environnemental de H. Weinzierl, H. 
Gruhl et E. Eppler entre projections apocalyptiques et tentatives de résoudre 
une „crise de l’espoir“‘, in Le Texte et lʼidée 32/2018, S. 99–125; ‚Rythme 
et vitalisme à Monte Verità‘, in Cahiers d’Histoire culturelle 29/2018, S. 
39–51; ‚„Nos sœurs les pierres“ ou le minéral dans la nébuleuse deep 
ecology de 2000 à nos jours‘, in Marc Cluet/Anne Feler/Gerhard Heide 
(Hg.), Die Würde des Minerals. Ein deutsches und zugleich universelles 
Anliegen, Würzburg 2019, S. 127–154. 
 
MARKUS KLEINERT, seit 2008 Leiter der Kierkegaard-Forschungsstelle am 
Max-Weber-Kolleg der Universität Erfurt. Studium der Germanistik und 
Philosophie in München, Pisa und Kopenhagen. 2004 Promotion in Mün-
chen mit der Arbeit Sich verzehrender Skeptizismus. Läuterungen bei Hegel 
und Kierkegaard (Berlin/New York 2005). 2003–2008 Assistent für Philo-
sophie/Kunsttheorie an der Akademie der Bildenden Künste München. 
2019 Habilitation (Neuere deutsche Literatur) in Göttingen mit der Arbeit 
Andere Klarheit. Versuch über die Verklärung im Spannungsfeld von Kunst, 
Religion und Philosophie. Mitherausgeber der Deutschen Søren 
Kierkegaard Edition. Neuere Veröffentlichungen: zusammen mit Gerald 
Hartung (Hg.), Humor und Religiosität in der Moderne, Wiesbaden 2017; 
zusammen mit Hermann Deuser (Hg.), Sokratische Ortlosigkeit. Kier-
kegaards Idee des religiösen Schriftstellers, Freiburg/München 2019. 
Forschungsschwerpunkte: Kierkegaard, Nietzsche, Ästhetik, Verhältnis von 
Literatur und Religion, Begriffsgeschichte.  
 



164 

BEATE KUTSCHKE forscht an der Universität Salzburg zur Rekonstruktion 
der Genese kleiner Musikformen im frühen 18. Jahrhundert mittels compu-
tergestützter Analyse (FWF-Projekt P29661). Sie ist spezialisiert in Avant-
gardemusik nach 1945, Musik und Protest/Politik, Musikphilosophie 
und -semiotik (Adorno, Goodman), Musik im Kontext von Kulturkritik und 
Geschichtsphilosophie im 20. Jahrhundert sowie der Musik des Barock und 
der Vorklassik. Zu diesen Forschungsschwerpunkten erschienen drei Mono-
graphien und zahlreiche Aufsätze. Der Sammelband Music and Protest in 
1968 (zusammen mit Barley Norton, Cambridge 2013) erhielt den Ruth 
Solie Award der AMS 2014. 2018–2019 war sie für 6 Monate Senior 
Research Fellow am Simon Wiesenthal Institut in Wien. In der Vergangen-
heit unterrichtete sie im In- und Ausland: u. a. an der Harvard University, 
der Universität der Künste in Berlin, der University of Hong Kong und der 
TU Dresden. 
 
CHRISTOPH LANDERER studierte Psychologie, Philosophie und Musik-
wissenschaft. Forschungsschwerpunkte: Musikästhetik, Hanslick, Nietz-
sche, österreichische Geistesgeschichte des 19. Jahrhunderts, Kunst-
psychologie. Forschungsaufenthalte an der University of Toronto, der Uni-
versity of Auckland, der Klassik-Stiftung Weimar und der tschechischen 
und österreichischen Akademie der Wissenschaften. Aktuelles Projekt: 
„Hanslicks ‚Vom Musikalisch-Schönen‘. Dynamische Aspekte des Textes 
und der Kontexte“ (FWF: P 30554, mit Alexander Wilfing, ÖAW Wien). 
Aktuelle Buchveröffentlichung: Hanslick’s On the Musically Beautiful. A 
new Translation (gemeinsam mit Lee Rothfarb, Oxford University Press 
2018). 
 
MARIA JOÃO NEVES ist Forschungsmitarbeiterin am CESEM-Zentrum für 
Soziologie und Ästhetik der Musik an der Neuen Universität von Lissabon 
(Portugal). Wissenschaftliche Mitarbeiterin am CIEO-Forschungszentrum 
für Raum- und Organisationsdynamik an der Universität der Algarve (Por-
tugal). Vorstandsmitglied der wissenschaftlichen Zeitschrift Aurora der 
Universität Barcelona (Spanien). 2002 promovierte sie in Philosophie mit 
einer Dissertation über María Zambrano. 1999–2002 war sie Dozentin und 
2002–2016 Tenure Professorin am INUAF-Instituto Superior D. Afonso III 
(Portugal), wo sie den BA Studiengang in Musik gegründet und geleitet hat. 
2010–2016 war sie Postdoktorandin mit einer Förderung der 
portugiesischen Stiftung für Wissenschaft und Technologie. Sie hat 



165 

zahlreiche Bücher veröffentlicht und publiziert regelmäßig in referierten 
Fachzeitschriften. 
 
MANOS PERRAKIS studierte Germanistik, Semiotik und Philosophie in 
Athen und Berlin, wo er an der Humboldt-Universität promovierte. Nach 
Tätigkeiten als Philosophischer Praktiker war er Lehrbeauftragter an der 
Technischen Universität Berlin und Lise-Meitner-Fellow an der Kunst-
universität Graz. Derzeit wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Musik und 
Kunst Privatuniversität der Stadt Wien. Zahlreiche Veröffentlichungen an 
der Schnittstelle von Ästhetik und praktischer Philosophie. Buchpubli-
kationen: Arthur Schnitzler, H Ξένη, (Übers.), Περισπωμένη i. E.; Life as an 
Aesthetic Idea of Music (Hg.), Universal Edition 2019; Ύστερα Ειδύλλια, 
Περισπωμένη 2018; Rainer Maria Rilke: Κείμενα για τη Μουσική, (Hg. und 
Übers.) Περισπωμένη 2016; Nietzsches Musikästhetik der Affekte, Alber 
2011; Αριέν, Futura 2004; Το ρομαντικό απόσπασμα. Μια επιλογή κειμένων 
του πρώιμου ρομαντισμού, (Hg. und Übers.) Futura 2003.  
 
FRITHJOF RODI, geb. 1930 in Pforzheim. Abitur dort 1950. Studium (Philo-
sophie, Deutsch, Geschichte, Englisch) in Tübingen und London. Promotion 
(Philosophie) 1958 in Tübingen. Danach bis 1962 Lektor des DAAD an den 
Universitäten Bristol (England) und Hyderabad (Indien). 1962–1970 
Wissenschaftlicher Assistent am Philosophischen Seminar der Universität 
Tübingen. Habilitation 1970, unmittelbar danach Wiss. Rat und Professor in 
Bochum. Begründung der Dilthey-Forschungsstelle und Herausgabe des 
Dilthey-Jahrbuchs für Philosophie und Geschichte der Geisteswissenschaf-
ten; Mitherausgeber der Gesammelten Schriften Diltheys, der amerikani-
schen Dilthey-Ausgabe, der Ausgabe der Schriften von O. F. Bollnow und 
der Logik-Vorlesungen von Georg Misch. Bücher (u. a.): Erkenntnis des 
Erkannten (1990); Das strukturierte Ganze (2003); Über die Erfahrung von 
Bedeutsamkeit (2015); Diltheys Philosophie des Lebenszusammenhangs 
(2016). 
 
MARKOS TSETSOS (geb. 1968) ist Professor der Musikästhetik an der Natio-
nalen und Kapodistrischen Universität Athen (Abteilung Musikwissen-
schaft), wo er unter der Leitung von Olympia Psychopedis-Frangou (1944–
2017) promovierte (1999). Diplom in klassischer Gitarre vom Nationalen 
Konservatorium in Athen (1987) und Magister Artium in Dirigieren vom 
Rimsky-Korsakov Staatskonservatorium in St. Petersburg, Russland (1993). 



166 

Seine Publikationen umfassen u. a. sechs Bücher (wichtigere: Wille und 
Klang. Die Musikmetaphysik in der Philosophie Schopenhauers, 2004; Die 
Musik in der Philosophie der Neuzeit, 2012 und Nationalismus und Popu-
lismus in der griechischen Musik, 2012, alle auf Griechisch), die ersten 
kommentierten griechischen Übersetzungen von Hegels Musikvorlesungen 
(2002), Schopenhauers Texte über die Musik (2004) und Hanslicks Vom 
Musikalisch-Schönen (2003), Artikel über griechische Komponisten in der 
MGG. Gründungsmitglied der Griechischen Gesellschaft für Musikwissen-
schaft und wissenschaftliches Mitglied der Zeitschriften Mousikologia und 
Axiologika. Seine aktuelle Forschung ist unter anderem auf ästhetische 
Werttheorie und auf Plessners philosophische Musikanthropologie ge-
richtet. 
 



167 

STUDIEN ZUR WERTUNGSFORSCHUNG 
Institut für Musikästhetik, Leonhardstraße 15, A-8010 Graz 
http://musikaesthetik.kug.ac.at; e-mail: maria.klinger@kug.ac.at 
Universal Edition, Forsthausgasse 9, A-1200 Wien 
http://www.universaledition.com; e-mail: vertrieb@universaledition.com  
 

Aesthetic criteria in music are seldom the topic of interdisciplinary 
investigations. Even more unusual, perhaps, is an institute devoted to 
such research. The Graz Institute aims at joining careful musical 
analysis with the study of aesthetic, social, and psychological factors 
entering musical evaluation. Besides documenting current debates 
among European musicologists, the Institute’s Studien are perhaps 
most instructive in posing philosophical problems by way of case 
studies. In the volumes under review, for example, several general 
issues have been raised: the relationships between large frameworks 
and detailed analyses, between musicology or music criticism and 
sociology or social criticism, between music institutions and other 
social factors, and among political commitment, musical practice, 
aesthetic programs, musicological theories, and music’s social 
functions. Stated abstractly, such relationships might appear 
uninteresting or intractable. Highlighted by appropriate case studies, 
however, they become intriguing. 

The Journal of Aesthetics and Art Criticism 
  
 
1 SYMPOSION FÜR MUSIKKRITIK 

Graz 1968, 127 S., ISBN 3-7024-0004-4, € 15,50 
Th. W. Adorno, P. Eckstein, I. Fábián, H. A. Fiechtner, J. Kaiser, H. Kaufmann, 
E. Marckhl, H.-Kl. Metzger, A. Razumovsky, A. Reiching, L. Rognoni, W. Schuh 

 
2 ESSAYS 

von Th. W. Adorno, H. Kaufmann, H. H. Stuckenschmidt 
Graz 1969, 84 S., ISBN 3-7024-0005-2, € 15,50 

 
3 MUSIK ZWISCHEN ENGAGEMENT UND KUNST 

Graz 1972, 115 S., ISBN 3-7024-0006-0, € 15,50 
C. Dahlhaus, U. Dibelius, Cl. Gottwald, H.-Kl. Jungheinrich, O. Kolleritsch, 
H. Mayer, W. Sandner, R. Stephan, W. Zobl 

 
4 PSYCHOLOGIE ÄSTHETISCHER URTEILE 

Graz 1970, 76 S., ISBN 3-7024-0007-9, € 15,50 
H. Eisendle, E. Raab 



 168 

5 KULTURTEILGESTALTUNG EUROPÄISCHER TAGESZEITUNGEN 
Graz 1975, 116 S., ISBN 3-7024-0008-7, € 15,50 
R. Haller, A. Hohenester, O. Kolleritsch, S. J. Schmidt, G. Schulter 

 

6 NEUE MUSIK UND FESTIVAL 
Graz 1973, 117 S., ISBN 3-7024-0009-5, € 15,50 
M. Blumauer, A. Dobrowolski, T. Haefeli, H. G. Helms, M. Kelemen, R. Oehl-
schlägel, H. Pauli, L. Reimers, R. Stephan, P. Vujica 
 

7 ALEXANDER ZEMLINSKY 
Tradition im Umkreis der Wiener Schule 
Graz 1976, 154 S., ISBN 3-7024-0116-4, € 18,95 
R. Gerlach, G. Gruber, E. Hilmar, T. Kneif, O. Kolleritsch, M. Lichtenfeld, 
J. Maegaard, A. Mahler, G. Neuwirth, W. Pass, A. Staudinger, R. Stephan, 
H. Weber 
 

8 DER MUSIKALISCHE FUTURISMUS 
Ästhetisches Konzept und Auswirkungen auf die Moderne 
Graz 1976, 132 S., ISBN 3-7024-0117-2, € 18,95 
N. Blumenkranz, J.-Y. Bosseur, Fr. Evangelisti, E. Fubini, D. Kaufmann, 
O. Kolleritsch, H.-Kl. Metzger, W. Rosenberg, R. Rubinig, K. Skyllstad, P. Vujica 

 

9 GUSTAV MAHLER 
Sinfonie und Wirklichkeit 
Graz 1977, 216 S., ISBN 3-7024-0124-5, € 20,95 
K. Blaukopf, R. Brinkmann, P. Faltin, R. Flotzinger, Kl. Huber, G. Knepler, 
O. Kolleritsch, K. Marsoner, E. Märzendorfer, Krz. Meyer, D. de la Motte, 
D. Rexroth, W. Rosenberg, D. Schnebel, H. P. Thurn 

 

10 50 JAHRE WOZZECK VON ALBAN BERG 
Vorgeschichte und Auswirkungen in der Opernästhetik 
Graz 1978, 146 S., ISBN 3-7024-0130-X 
H. Goertz, G. Gruber, E. Hilmar, R. Hilmar, R. Klein, O. Kolleritsch, 
J.-H. Lederer, G. Neuwirth, W. Pass, D. Schnebel, R. Stephan 

 

11 FRANZ SCHREKER 
Am Beginn der Neuen Musik 
Graz 1978, 138 S., ISBN 3-7024-0131-8 
K. Csipák, C. Dahlhaus, S. Döhring. E. Hilmar, O. Kolleritsch, H. Mayer, 
G. Neuwirth, P. Pachl, W. Schreiber, J. Stenzl, R. Stephan 



169 

12 ADORNO UND DIE MUSIK 
Graz 1979, 243 S., ISBN 3-7024-0139-3, € 22,50 
C. Dahlhaus, L. Finscher, H. Haack, F. Juvarra, O. Kolleritsch, J. Ling, 
G. Manzoni, Cl. Maurer Zenck, G. Mayer, H.-Kl. Metzger, D. de la Motte, 
W. Sandner, D. Schnebel, K. Skyllstad, R. Stephan, E. Tawaststjerna, 
St. Wikshåland, M. Zenck 

 
13 ALEXANDER SKRJABIN 

Graz 1980, 164 S., ISBN 3-7024-0140-7 
R. Brinkmann, V. P. Dernova, G. Eberle, S. Gut, L. Hoffmann-Erbrecht, M. Kel-
kel, J.-H. Lederer, H. Macdonald, M. Pinter, M. Scriabine, A. Voigt, H. Weber 

 
14 ZUR „NEUEN EINFACHHEIT“ IN DER MUSIK 

Wien, Graz 1981, 253 S., ISBN 3-7024-0153-9, € 24,95 
P. Andraschke, E. Budde, W. Frobenius, D. Gojowy, H.-W. Heister, M. Kelkel, 
H. Kinzler, O. Kolleritsch, L. Kupkovič, K. Marsoner, E. Reimer, D. Rexroth, 
W. Rihm, S. Schmalzriedt, K. Skyllstad, I. Stoïanova, W. Szmolyan, M. Trojahn, 
G. Wimberger 
 

15 ERNST KRENEK 
Wien, Graz 1982, 241 S., ISBN 3-7024-0163-6, € 22,50 
C. Dahlhaus, E. Diettrich, W. Frobenius, R. V. Karpf, R. Klein, O. Kolleritsch, 
E. Krenek, K. Marsoner, Cl. Maurer Zenck, G. Neuwirth, W. Ruf, W. Schmidt-
Dengler, R. Stephan, J. L. Stewart, I. Stoïanova, R. Wehinger, M. Zenck 

 
16 OPER HEUTE 

Formen der Wirklichkeit im zeitgenössischen Musiktheater 
Wien, Graz 1985, 274 S., ISBN 3-7024-0170-9, € 22,95 
F. Cerha, H. Danuser, I. Eröd, G. Gruber, H.-W. Heister, N. F. Hoffmann, 
H. Hollmann, H.-D. Klein, W. Klüppelholz, O. Kolleritsch, W. Konold, 
R. Liebermann, J. Maehder, H. Neuenfels, P. Pachl, G. Quander, A. Riethmüller, 
I. Stoïanova, S. Vill 
 

17 EGON WELLESZ 
Wien, Graz 1986, 184 S., ISBN 3-7024-0184-9, € 19,95 
C. Cepin Benser, J. Bergsagel, G. Brosche, B. Bujić, Chr. Hannick, 
O. Kolleritsch, R. Layton, K. Marsoner, W. Ruf, G. Schneider, R. Schollum, 
D. Stefanović, R. Stephan, H. Vogg, O. Wessely, G. Winkler 

 
18 ENTGRENZUNGEN IN DER MUSIK 

Wien, Graz 1987, 328 S., ISBN 3-7024-0187-3, € 24,95 
P. Andraschke, M. Angerer, Chr. v. Blumröder, K. Boehmer, H. de la Motte-
Haber, N. Gligo, M. Haas, H. Kinzler, O. Kolleritsch, Th. Luckmann, K. Marsoner, 
H. Oesch, Qu. Principe, W. Rathert, G. Rühm, H. Sabbe, D. Schnebel, E. Sedak, 
J. Soproni, I. Stoïanova, J. Trummer, L. Wilkens, G. Winkler 



 170 

19 GYÖRGY LIGETI 
Personalstil − Avantgardismus − Popularität 
Wien, Graz 1987, 237 S., ISBN 3-7024-0188-1, € 27,50 
Chr. V. Blumröder, E. Budde, U. Dibelius, R. Frisius, Cl. Gottwald, H. Kinzler, 
G. M. Koenig, O. Kolleritsch, M. Lichtenfeld, G. Ligeti, H. Sabbe, Chr. M. 
Schmidt, I. Stoïanova, Zs. Szathmáry, M. Zenck 

 
20 ZUM VERHÄLTNIS VON ZEITGENÖSSISCHER MUSIK UND ZEIT-

GENÖSSISCHER DICHTUNG 
Wien, Graz 1988, 208 S., ISBN 3-7024-0190-3, € 22,50 
P. Andraschke, R. Bozić, C. Floros, H. Gattermeyer, R. Haller, J. Hersch, 
O. Kolleritsch, J. Maegaard, P. H. Neumann, Qu. Principe, St. Schädler, 
P. Scherf, Th. D. Schlee, I. Stoïanova, M. Tomaszewski, W. Zimmermann 

 
21 VERBALISIERUNG UND SINNGEHALT 

Über semantische Tendenzen im Denken in und über Musik heute 
Wien, Graz 1989, 224 S., ISBN 3-7024-0191-1, € 24,50 
M. Bristiger, C. Floros, N. Gligo, G. F. Haas, H.-W. Heister, Th. Hirsbrunner, 
Vl. Karbusicky, O. Kolleritsch, J. Ling, P. Petersen, A. Piňos, 
M. Tomaszewski, J. Ujfalussy, A. Vidolin 

 
22 DIE WIENER SCHULE UND DAS HAKENKREUZ 

Das Schicksal der Moderne im gesellschaftspolitischen Kontext des 20. Jhs. 
Wien, Graz 1990, 220 S., ISBN 3-7024-0195-4, € 24,50 
K. Acham, J. Barry, R. Bozić, A. Dümling, C. Floros, A. Goodman, H.-W. 
Heister, A. Janik, O. Kolleritsch, H. Krones, Th. H. Macho, M. Mäckelmann, 
P. Petersen, Qu. Principe 

 
23 MUSIKALISCHE GESTALTUNG IM SPANNUNGSFELD VON CHAOS 

UND ORDNUNG 
Wien, Graz 1991, 218 S., ISBN 3-7024-0197-0, € 24,50 
R. Bozić, G. F. Haas, H. J. Herbort, Vl. Karbusicky, O. Kolleritsch, K. Marsoner, 
Cl. Maurer Zenck, H.-Kl. Metzger, H. de la Motte-Haber, A. Piňos, G. Schedl, 
M. Stahnke, Kl. Zehelein, H. R. Zeller 

 
24 DIE MUSIK LUIGI NONOS 

Wien, Graz 1991, 343 S., ISBN 3-7024-0198-9, € 27,50 
P. Andraschke, N. Gligo, G. F. Haas, H. P. Haller, H.-W. Heister, C. Henius, 
Kl. Huber, O. Kolleritsch, Kl. Kropfinger, S. Mauser, H. Möller, F. Spange-
macher, J. Stenzl, I. Stoïanova, Kl. Zehelein 

 
25 BEETHOVEN UND DIE ZWEITE WIENER SCHULE 

Wien, Graz 1992, 226 S., ISBN 3-7024-0199-7, € 27,50 
B. Bischoff, R. Busch, C. Floros, I. Harer, R. Kapp, O. Kolleritsch, H. Krones, 
K. Marsoner, S. Mauser, D. Rexroth, P. Schleuning 



171 

26 WIEDERANEIGNUNG UND NEUBESTIMMUNG 
Der Fall ‚Postmoderne‘ in der Musik 
Wien, Graz 1993, 192 S., ISBN 3-7024-0202-0, € 26,50 
E. Budde, H. Danuser, W. Gratzer, H. Halbreich, W. Hattinger, U. Holbein, 
W. Killmayer, O. Kolleritsch, S. Mauser, R. Schulz, I. Stoïanova, H. Stuppner 

 
27 DIE NEUE MUSIK IN AMERIKA 

Über Traditionslosigkeit und Traditionslastigkeit 
Wien, Graz 1994, 197 S., ISBN 3-7024-0207-1, € 26,50 
W. Gratzer, H. Haslmayr, Th. Hirsbrunner, H. J. Koellreutter, O. Kolleritsch, 
H. Krones, S. Mauser, H. de la Motte-Haber, M. Saxer, Chr. Scheib, 
D. Schnebel, K. Skyllstad, J. Vysloužil, H. Weber, P. N. Wilson 

 
28 KLISCHEE UND WIRKLICHKEIT IN DER MUSIKALISCHEN MODERNE 

Wien, Graz 1994, 278 S., ISBN 3-7024-0214-4, € 27,50 
H. Brunkhorst, E. Budde, Chr. Eichel, F. Goldmann, W. Gratzer, H. Haslmayr, 
H.-W. Heister, O. Kolleritsch, K. Marsoner, Cl. Maurer Zenck, P. Petersen, 
F. Schneider, L. Sziborsky, J. Ullmann, Chr. Walton 

 
29 VOM NEUWERDEN DES ALTEN 

Über den Botschaftscharakter des musikalischen Theaters 
Wien, Graz 1995, 216 S., ISBN 3-7024-0215-2, € 26,95 
R. Bozić, M. Csáky, H. Haslmayr, H.-J. Irmer, O. Kolleritsch, G. Kühr, D.-R. 
Moser, E. Mulder, Chr. Pöppelreiter, G. Rienäcker, M. Vieira de Carvalho, 
S. Vill, Kl. Zehelein 

 
30 KRITISCHE MUSIKÄSTHETIK UND WERTUNGSFORSCHUNG 

Otto Kolleritsch zum 60. Geburtstag 
Wien, Graz 1996, 146 S., ISBN 3-7024-0216-0, € 24,95 
E. Budde, C. Floros, G. Gruber, H. Haslmayr, Th. Hirsbrunner, Vl. Karbusicky, 
O. Kolleritsch, H. de la Motte-Haber, K. Skyllstad, I. Stoïanova, J. Trummer 

 
31 DAS AUFGESPRENGTE KONTINUUM  

Über die Geschichtsfähigkeit der Musik 
Wien, Graz 1996, 262 S., ISBN 3-7024-0219-5, € 27,50 
R. Bozić, S. Buck-Morss, E. Budde, N. Čačinovič-Puhovski, Chr. Eichel, 
I. Grünauer, H. Haslmayr, J. P. Hiekel, O. Kolleritsch, E. Mulder, 
P. Schleuning, M. P. Steinberg, M. Vieira de Carvalho 
 

32 „LASS SINGEN, GESELL, LASS RAUSCHEN...“ 
Zur Ästhetik und Anästhetik in der Musik 
Wien, Graz 1997, 255 S., ISBN 3-7024-0220-9, € 27,50 
G. Böhme, R. Bozić, E. Budde, Chr. Eichel, C. Floros, S. Fómina, H. Haslmayr, 
W. Hattinger, J. P. Hiekel, O. Kolleritsch, J. Maegaard, K. Marsoner, M. Seel, 
M. Stahnke, I. Stoïanova 



 172 

33 DAS GEBROCHENE GLÜCKSVERSPRECHEN  
Zur Dialektik des Harmonischen in der Musik 
Wien, Graz 1998, 238 S., ISBN 3-7024-0229-2, € 27,50 
H. Borgdorff, R. Bozić, H. Brunkhorst, E. Budde, H. Haslmayr, Vl. Karbusicky, 
O. Kolleritsch, K. P. Liessmann, B. Lypp, P. Revers, E. Roch, N. Schneider, 
A. Wellmer 

 
34 „DIALEKT OHNE ERDE“ 

Franz Schubert und das 20. Jahrhundert 
Wien, Graz 1998, 318 S., ISBN 3-7024-0239-X, € 27,50 
E. Budde, J. Deaville, I. Dürhammer, H. H. Eggebrecht, C. Floros, G. Gruber, 
W.-D. Hartwich, J. P. Hiekel, J. Hörisch, O. Kolleritsch, K. Marsoner, Cl. Maurer 
Zenck, S. Mauser, R. Pečman, P. Revers, D. Schnebel, T. G. Waidelich 

 
35 ABSCHIED IN DIE GEGENWART 

Teleologie und Zuständlichkeit in der Musik 
Wien, Graz 1998, 296 S., ISBN 3-7024-0240-3, € 27,50 
M. Böggemann, E. Budde, W. Dömling, L. Dorner, H. H. Eggebrecht, 
H. Haslmayr, H.-W. Heister, J. P. Hiekel, R. Klein, O. Kolleritsch, H. de la Motte-
Haber, J. Noller, W. Rathert, B. Scheer, U. Tadday, M. Vieira de Carvalho 

 
36 „O WORT, DU WORT, DAS MIR FEHLT!“ 

Zur Verwobenheit von Klang und Denken in der Musik 
Wien, Graz 1999, 264 S., ISBN 3-7024-0246-2, € 27,50 
R. Bozić, E. Budde, W. Dömling, H. H. Eggebrecht, H. Haslmayr, J. P. Hiekel, 
M. Kerling, S. Kogler, O. Kolleritsch, B. Lypp, Th. Macho, K. Marsoner, 
E. Roch, U. Tadday, B. Wyss 

 
37  DIE MUSIK, DAS LEBEN UND DER IRRTUM 
 Thomas Bernhard und die Musik 

Wien, Graz 2000, 249 S., ISBN 3-7024-0257-8, € 27,50 
A. Abel, E. Budde, V. Doberstein, H. H. Eggebrecht, G. Gruber, H. Haslmayr, 
B. Hoffmann, M. Huber, S. Kogler, O. Kolleritsch, G. Kuhn, K. Marsoner, 
A. Pfabigan, P. Revers, St. M. Schneider 

 
38 DAS MUSIKTHEATER – EXEMPEL DER KUNST 

Wien, Graz 2001, 272 S., ISBN 3-7024-0263-2, € 27,50 
S. Bhagwati, E. Budde, H. Haslmayr, O. Kolleritsch, G. Kühr, Cl.-St. Mahnkopf, 
K. Marsoner, J. Noller, D. Ott, Qu. Principe, D. Schnebel, F. Späth, I. Stoïanova, 
T. Svete, G. E. Winkler 

 
39 Susanne Kogler: AM ENDE, WORTLOS, DIE MUSIK 
 Untersuchungen zu Sprache und Sprachlichkeit im zeitgenössischen Musikschaffen 

Wien, Graz 2003, 247 S., ISMN M-008-06749-5, ISBN 3-7024-1311-1, € 22,50  
 



173 

40 DIE MUSIK ALS MEDIUM VON BEZIEHUNGSBEFINDLICHKEITEN 
 Mozarts und Wagners Musiktheater im aktuellen Deutungsgeschehen 

Wien, Graz 2002, 225 S., ISBN 3-7024-1312-X, € 23,95 
M. Frank, L. Goehr, A. Heller, Th. Hirsbrunner, J. Hörisch, S. Kogler, 
O. Kolleritsch, J. Noller, Chr. Pöppelreiter, E. Roch, W. Schmid, U. Tadday 

 

41 DER MUSIKVERLAG UND SEINE KOMPONISTEN IM 21. JAHRHUNDERT 
Zum 100-jährigen Jubiläum der Universal Edition – Beigefügt: Abstracts 
sämtlicher Beiträge der Studien zur Wertungsforschung Band 1 – 42  
Wien, Graz 2002, 365 S., ISBN 3-7024-1313-8, € 27,50  
H. Haslmayr, J. Juranek, O. Kolleritsch, U. Mosch, F. E. Purtow, I. Stoïanova, 
M. Walter 

 

42 DIE FALSCHE WUT ÜBER DEN VERLUST DES GROSCHENS  
Über die aktuelle Mißachtung des Ästhetischen als Existenzial menschlichen Daseins 

 Wien, Graz 2002, 203 S., ISBN 3-7024-1314-6, € 24,50 
 N. Drechsler, M. Geck, H. Haslmayr, L. Heidbrink, H. J. Kaltenbrunner, R. Klein, 

Kl. G. Koch, O. Kolleritsch, K. Marsoner, U. Steiner, G. von Wysocki 
 

43 MUSIKALISCHE PRODUKTION UND INTERPRETATION 
 Zur historischen Unaufhebbarkeit einer ästhetischen Konstellation 
 Wien, Graz 2003, 222 S., ISMN M-008-06805-8, ISBN 3-7024-2042-8, € 24,50 
 M. Böggemann, A. Dorschel, G. Gruber, H. Haslmayr, H.-W. Heister, 

H.-J. Hinrichsen, R. Klein, O. Kolleritsch, Cl.-St. Mahnkopf, P. H. Neumann, 
W.-W. Sparrer, U. Steiner, I. Stoïanova 

 

44 DEM OHR VORAUS  
Erwartung und Vorurteil in der Musik 

 Wien, London, New York 2004, 212 S., ISMN M-008-07541-4, ISBN 3-7024-
2709-0, € 25,50 

 R. Bozić, A. Dorschel, G. Franck, A. Gerhard, H.-J. Hinrichsen, B. Lodes, 
K. Marsoner, T. Medek, W. Seidel, Chr. Whittlesey 

 

45 GEMURMEL UNTERHALB DES RAUSCHENS 
Theodor W. Adorno und Richard Strauss 
Wien, London, New York 2004, 260 S., ISMN M-008-07542-1, ISBN 3-7024-
2710-4, € 25,50 
A. Dorschel, R. Fritz, G. Hanke Knaus, I. Harnischmacher, S. Kogler, 
O. Kolleritsch, K. Marsoner, P. Revers, R. Schlötterer, M. Walter, W. Werbeck 

 



 174 

46 TONSPUREN 
 Musik im Film: Fallstudien 1994–2001 
Wien, London, New York 2005, 204 S., ISMN M-008-07660-2, ISBN 3-7024-
2885-2, € 24,50 
J. Brown, A. Dorschel, H. Haslmayr, G. Heldt, J. Hubbert, Chr. Pollerus, 
A. Riethmüller, A. Rußegger, C. Szabó-Knotik 

 

47 RESONANZEN 
 Vom Erinnern in der Musik 
 Wien, London, New York 2007, 239 S., ISMN M-008-07750-0, ISBN 978-3-

7024-3055-9, € 24,50 
 Kl. Aringer, A. Dorschel, P. Franklin, A. Gerhard, G. F. Haas, H. Haslmayr, 

L. Lütteken, I. Mundry, N. Schwindt, L. Vikárius, M. Walter, A. Williamon 
 

48 VERWANDLUNGSMUSIK 
 Über komponierte Transfigurationen 
 Wien, London, New York 2007, 584 S., ISMN M-008-07911-5, ISBN 978-3-

7024-6553-7, € 30,95  
 S. Bruhn, M. Calella, D. Crisp, A. Dorschel, B. Eichner, M. Finnissy, C. Floros, 

J. F. Fulcher, W. Kinderman, R.-M. Kok, T. Mäkelä, P. Mücke, J. Paja-Stach, 
M. Recknagel. Th. Röder, W. Seidel, B. Varwig, S. Youens, J. Yu   

 

49 VOM PREIS DES FORTSCHRITTS 
 Gewinn und Verlust in der Musikgeschichte 
 Wien, London, New York 2008, 400 S., ISMN M-008-07998-6, ISBN 978-3-

7024-6641-1, € 28,95 
 W. Auhagen, S. Barrett, A. Dorschel, L. Goehr, M. Haas, A. Haug, G. Heldt, 

J. Johnson, B. Lodes, M. Murata, S. Rankin, Chr. Reuter, M. H. Schmid, 
Th. Schmidt-Beste, B. Varwig, R. C. Wegman 

 

50  Friedrich von Hausegger: DIE MUSIK ALS AUSDRUCK 
 Wien, London, New York 2010, 192 S., ISMN 979-0-008-08206-1, ISBN 978-

3-7024-6860-6, € 24,50 
 

51  Federico Celestini / Andreas Dorschel: ARBEIT AM KANON 
 Ästhetische Studien zur Musik von Haydn bis Webern 
 Wien, London, New York 2010, 240 S., ISMN 979-0-008-08307-5, ISBN 978-

3-7024-6967-2, € 25,50 
 



175 

52 THE TOTAL WORK OF ART: MAHLER’S EIGHTH SYMPHONY IN 
CONTEXT 

 Wien, London, New York 2011, 240 S., ISMN 979-0-008-08408-9, ISBN 978-
3-7024-7075-3, € 25,50 

 Kl. Aringer, J. Barham, J. Deaville, A. Dorschel, E. Kappel, O. Korte, 
H. Krones, St. McClatchie, K. Painter, P. Revers, Z. Roman, Chr. Wildhagen, 
J. Williamson, J. K. Wright 

 
53  Philip Alperson / Andreas Dorschel: VOLLKOMMENES HÄLT SICH FERN 
 Ästhetische Näherungen 
 Wien, London, New York 2012, 270 S., ISMN 979-0-008-08477-5, ISBN 978-

3-7024-7146-0, € 26,50 
 
54 DAS KLAGENDE LIED: MAHLERS „OPUS 1“ – SYNTHESE, INNOVATION, 

KOMPOSITORISCHE REZEPTION  
 Wien, London, New York 2013, 247 S., ISMN 979-0-008-08513-0, ISBN 978-

3-7024-7182-8, € 25,95 
 Kl. Aringer, M. Hansen, J. Klassen, O. Korte, R. Kubik, P. Revers, E. Roch, 

W. Steinbeck, J. K. Wright 
 
55  JACQUELINE FONTYN – NULLA DIES SINE NOTA  
 Autobiographie, Gespräche, Werke 
 Wien, London, New York 2013, 296 S., ISMN 979-0-008-08563-5, ISBN 978-

3-7024-7232-0, € 26,50 
 Th. Beimel, Th. Bräm, Chr. Brüstle, H. Culot, A. Féron, J. Fontyn, M. Lehner, 

Chr. Nies, B. Peeters, D. Porcelijn, J. Tchamkerten, Ph. Terseleer, U. Thiele, 
D. Top  

 
56 Hartmut Hein: MUSIKALISCHE INTERPRETATION ALS „TOUR DE 

FORCE“ 
 Positionen von Adorno bis zur Historischen Aufführungspraxis 
 Wien, London, New York 2014, 496 S., ISMN 979-0-008-08584-0, ISBN 978-

3-7024-7253-5, € 34,95 
  
57 ZOLTÁN KODÁLYS KAMMERMUSIK 
 Wien, London, New York 2015, 239 S., ISMN 979-0-008-08614-4, ISBN 978-

3-7024-7283-2, € 26,95 
 Kl. Aringer, A. Dalos, Th. Kabisch, M. Kube, I. Sármány-Parsons, H. Schick, L. 

Vikárius 
 
 
 



 176 

58 Harald Kaufmann: MUSIKALISCHE REISEBILDER 
 Wien, London, New York 2015, 212 S., ISMN 979-0-008-08702-8, ISBN 978-

3-7024-7373-0, € 26,95 
 
59 ELIZABETH MACONCHY 
 Music as Impassioned Argument  
 Wien, London, New York 2018, 296 S., ISMN 979-0-008-08890-2, ISBN 978-

3-7024-7562-8, € 28,50 
 Chr. Brüstle, A. Dunlop, A. Forkert, S. Fuller, G. Heldt, N. LeFanu, S. Leithold, 

Rh. Mathias, D. Sofer 
 
60 Friedrich von Hausegger: MUSIC AS EXPRESSION 
 Wien, London, New York 2018, 155 S., ISMN 979-0-008-08929-9, ISBN 978-

3-7024-7601-4, € 19,95 
 
61 LIFE AS AN AESTHETIC IDEA OF MUSIC 
 Wien, London, New York 2019, 192 S., ISMN 979-0-008-08949-7, ISBN 978-

3-7024-7621-2, € 25,95 
 A. Dorschel, J. Johnson, K. Kirsch, M. J. Neves, N. Nielsen, M. Perrakis, 

M. Spitzer, B. Taylor, M. Tsetsos, L. Tunbridge 
 
62  MUSIC AND LANDSCAPE / SOUNDSCAPE AND SONIC ART 
 Wien, London, New York 2019, 296 S., ISMN 979-0-008-08972-5, ISBN 978-

3-7024-7644-1, € 27,95 
 Chr. Brüstle, K. Bucher Trantow, A. Dorschel, S. Feisst, S. Flach, Th. Gerwin, 

D. M. Grimley, Chr. Metzger, Th. Noll, S. Sanio, H. Schulze, D. Stefanou, B. 
Taylor, D. Von Glahn 

 
63  Holger Kaletha: MUSIKALISCHE INTENTIONALITÄT 
 Eine Phänomenologie musikalisch-ästhetischen Erlebens 
 Wien, London, New York 2020, 494 S., ISMN 979-0-008-09025-7, ISBN 978-

3-7024-7697-7, € 49,95 
 
 
 
64 MUSIK UND LEBENSPHILOSOPHIE 
 (vorliegender Band)  
  


	UM_Musik_und_Lebensphilosophie_64_297x202_mm_2
	Bd 64
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite
	Leere Seite



<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (Coated FOGRA39 \050ISO 12647-2:2004\051)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Warning
  /CompatibilityLevel 1.6
  /CompressObjects /Off
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.1000
  /ColorConversionStrategy /LeaveColorUnchanged
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize false
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness false
  /PreserveHalftoneInfo true
  /PreserveOPIComments false
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts false
  /TransferFunctionInfo /Preserve
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages false
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages false
  /ColorImageDownsampleType /None
  /ColorImageResolution 400
  /ColorImageDepth 8
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages false
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages false
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages false
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages false
  /GrayImageDownsampleType /None
  /GrayImageResolution 400
  /GrayImageDepth 8
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages false
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages false
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 1.30
    /HSamples [2 1 1 2] /VSamples [2 1 1 2]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages false
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages false
  /MonoImageDownsampleType /None
  /MonoImageResolution 2400
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages false
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects true
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile (ISO Coated v2 \050basICColor\051)
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /DEU (Sollte Ihr Dokument randabfallende Objekte enthalten, setzten Sie bitte unter der Rubrik "Marken und Anschnitt" den Anschnitt auf 3 mm.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames false
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /BleedOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /ConvertColors /NoConversion
      /DestinationProfileName (U.S. Web Coated \(SWOP\) v2)
      /DestinationProfileSelector /WorkingCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MarksOffset 6
      /MarksWeight 0.250000
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /WorkingCMYK
      /PageMarksFile /RomanDefault
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /LeaveUntagged
      /UseDocumentBleed true
    >>
    <<
      /AllowImageBreaks true
      /AllowTableBreaks true
      /ExpandPage false
      /HonorBaseURL true
      /HonorRolloverEffect false
      /IgnoreHTMLPageBreaks false
      /IncludeHeaderFooter false
      /MarginOffset [
        0
        0
        0
        0
      ]
      /MetadataAuthor ()
      /MetadataKeywords ()
      /MetadataSubject ()
      /MetadataTitle ()
      /MetricPageSize [
        0
        0
      ]
      /MetricUnit /inch
      /MobileCompatible 0
      /Namespace [
        (Adobe)
        (GoLive)
        (8.0)
      ]
      /OpenZoomToHTMLFontSize false
      /PageOrientation /Portrait
      /RemoveBackground false
      /ShrinkContent true
      /TreatColorsAs /MainMonitorColors
      /UseEmbeddedProfiles false
      /UseHTMLTitleAsMetadata true
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [402.520 572.598]
>> setpagedevice


